



# المُحقَّق

مجلّة علمية فصليّة متخصّصة تعنى بالدراسات والبحوث عن حوزة الحلّة العلمية تصدر عن مركز العلامة الحلي لإحياء تراث حوزة الحلّة العلميّة وعمارة مشاهدها العتبة العسينيّة القدّسة

السنة الاولى \_ شوال١٤٣٧هـ العدد الأول ـ تموز ٢٠١٦ م



# في هذا العدد

- نظرية الوضع عند المحقق الحلَّى (ت ٦٧٦ هـ) في ضوءِ كتابه معارج الأصول.
  - 🦛 منهج الاجتهاد عند العلامة الحلي(قُدِس سره).
  - 🥡 أواصِر عِلْمِيَة بين علماءِ حوزة الحلّة وعلماءِ اللذاهب الأُخَر.
  - من مشاهير مؤرخي الحلة من القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي الى أواخر القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي
    - الحقّقُ الحليَ (ت ٦٧٦ هـ) وأثرُهُ في ازدهار الحركة العلميّة والفقهيّة



مجلّة علمية فصليّة متخصّصة تعنى بالدراسات والبحوث عن حوزة الحلّة العلمية تصدر عن مركز العلامة الحلي لإحياء تراث حوزة الحلّة العلميّة وعمارة مشاهدها العتبة الحسينيّة المقدّسة











مجلّة علمية فصليّة متخصّصة تعنى بالدراسات والبحوث عن حوزة الحلّة العلمية تصدر عن مركز العلامة الحلى الإحياء تراث حوزة الحلّة العلميّة وعمارة مشاهدها

العتبة الحسينيّة المقدّسة

مركز العلامة الحلى

بابل- الحلَّة - بناية متحف الحلة المعاصر

بناية محافظة بابل القديمة - قرب شارع الاطباء

#### الهيئة الاستشارية:

أ.د. حسن عيسى الحكيم أ.د. محمد حسين آل ياسين أ.د. على ناصر غالب

أ.د. محمد حسن الحلي.

أ.د. عبد الأمير كاظم زاهد

أ.د. فاضل عبود التميمي

أ.د. قيس حمزة الخفاجي أ.د. أحمد محمد طنش الشويلي

أ.د. يحيى كاظم المعموري

أ.م.د. ياسر على عبد الخالدي

أ.م.د. عباس على الفحام

أ.م.د. علي شاكر عبد الأئمة الفتلاوي

#### هيئة التحرير:

أ.د. محمد كريم إبراهيم الشمري أ.د. الشيخ عبد الرسول الغفاري أ.د. نذير الحسني.

أ.د. شاكر هادي التميمي

أ.د. عبد الله حبيب التميمي.

أ.د. حميد حسون بجيه المسعودي.

أ.د. عبد الإله العرداوي.

أ.م.د. محمد نوري الموسوي. م. د. حسين على حسين الفتلي.

م. د.کریم حمزة حمیدی

م.د. مسلم محمد حمزة العميدي.

#### المشرف العام

سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

نائب المشرف العام

سيد حسن جاسم الحسيني الطهمازي رئيس التحرير

م . د.احمد جاسم مسلم الخيّال الجنابي مدير التحرير

م. د. على أحمد عبد الرضا الطائي

سكرتير التحرير

حيدر عبد الأمير نايف العيساوي

المراجعة اللغوية

م. د. عبد الهادي كاظم كريم

التنسيق والمتابعة

علي حسين إعلي السلطاني

هاتف سكرتير التحرير 200964 - 7816712902 200964-7601050120

هاتف رئيس التحرير 00964 - 7815303825 00964-7601040426 موقع الفيس بوك https://www.facebook.com/al.muhaqeq

> الايميل mal.muhaqeq@yahoo.com





الأحداث التي تزامنت معها، وتسليط الضوء على أثرها في هذه الأحداث، وأية موضوعات أخرى

تنتمى إلى إرث هذه الحوزة العريقة.

#### قواعد النشر :

ترحب مجلة المحقق بالباحثين الذين يرومون نشر بحوثهم فيها من داخل العراق وخارجه في الاختصاصات المختلفة على وفق التعليمات الآتية:

- ١- أن تكون البحوث فيما يخصّ علوم حوزة الحلَّة العلمية ونتاجها الفكري والثقافي.
- ٢- أن يكون البحث الذي يراد نشره جديداً في موضوعه ومستوفياً لشروط المنهج العلمي المعتمدة.
- ٣- أن لا يكون البحث قد سبق نشره في مجلة داخل العراق أو خارجه، أو كان مقدّما لنيل درجة علمية، أو مقتبساً من كتاب أو رسالة جامعية أو من شبكة المعلومات (الانترنت)، وعلى الباحث أن يتعهد بذلك خطياً عند تقديمه للنشر.
- 3- إذا كان البحث المقدم نصًا محققاً، ينشر جملة واحدة أو في حلقات متعددة على أن يكون التحقيق علمياً مصحوباً بصور فوتوغرافية لعينات من صحائفه الخطية. ويقدم المحقق مقدمة تضم دراسة منهجية عن المؤلف والكتاب بالطرق المتعارف عليها.
- ٥- يلتزم الباحث باتباع الأسس العلمية السليمة في بحثه، وأن يكون سليماً من الأخطاء اللغوية والنحوية والأسلوبية.
  - ٦- تخضع البحوث للتقويم العلمي من قبل هيئة التحرير.
- ٧- يسلم البحث إلى هيئة التحرير مطبوعاً على نظام (WORD) ورق (A٤) مع قرص مدمج (CD) يتضمن مادة البحث ونمط الخط (SIMPL ARABIC) وحجمه (١٤) للبحوث العربية و (١٢) للغة الانكليزية، وحجم العنوان الرئيسي والعنوانات الفرعية ١٤غامق، على أن لا تزيد صفحات البحث عن (٢٥) صفحة.
- ٨- توضع الهوامش والمصادر في نهاية البحث على أن يتبع في ترتيبها الطرق المتعارف عليها في
   كتابة المصادر العلمية، كما على الباحث أن يراعي وضع الخرائط والصور والجداول في مكانها أينما
   وردت في متن البحث.
- ٩- يكتب ملخّص باللغة العربية وملخص آخر باللغة الانكليزية، على أن لا يزيد عدد كلمات كل ملخص على (١٥٠) كلمة.
- ١- في حال قبول البحث للنشر، يلتزم الباحث بتعديله ليتناسب مع مقترحات المحكمين، وأسلوب النشر في المجلة.
  - ١١- يخضع تسلسل البحوث في المجلة لاعتبارات فنيّة.
  - ١٢- لا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر.
- ١٣ على الباحث أن يرفق مع بحثه نبذة مختصرة عن سيرته العلمية عند نشر أول بحث في المجلة.

# المحتويات

أفتتاحية العدد . ص٩

١- نظرية الوضع عند المحقق الحلّيّ (ت ٦٧٦هـ ) في ضوء كتابه: معارج الأصول. ص١٠

أ.م. د رحيم كريم الشريفي و م . د حسين علي حسين الفتليّ

٢- منهج الاجتهاد عند العلامة الحلي (قُدِّس سرُّهُ). ص٢٦

م.د. مسلم محمد العميدي

٣- أواصِر عِلْمِيَّة بين علماءِ حوزةِ الحلَّةِ وعلماءِ المذاهبِ الأُخر. ص٧٧

م.د. كريم حمزة حميدي

٤- شعر الحسن بن راشد الحِلِّيّ (توفي نحو ٨٣٠هـ) ، جمع وتحقيق ودراسة. ص٩٢

م.د. عباس هاني الـچراخ

٥- الشفهيني، شاعر الحِلّة(٧٢٥هـ). ص١٤٦

م.د. ثامر كاظم الخفاجي

٦- من مشاهير مؤرخي الحلة من القرن السادس الهجري/ الثاني عشــر الميلادي إلى أواخر لقرن

التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي. ص٢٠٦

أستاذ متمرس د. محمد كريم إبراهيم الشمري

٧- المحقِّقُ الحليّ (ت٦٧٦ هـ) وأثرُهُ في ازدهار الحركةِ العلميَّةِ والفقهيَّةِ. ص٢٣٤

د. عبد العظيم الجوذري

٨- رؤى الشيخ محمد بن إدريس الحلي في العلوم الطبية والاستشفاء النبوي. ص٢٦٢

م. أمجد سعد شلال المحاويلي

٩- تراجم علماء الحلّة: القسم الأول. ص ٢٨٧

وحدة التحقيق في مركز العلامة الحلَّى

#### بسم الله الرحمن الرحيم

# ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ ﴿فاطر/ ٣٢﴾ فَمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ طَالِمٌ لَنفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ ﴿فاطر/ ٣٢﴾ صدق الله العليُّ العظيم

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على سيِّدنا محمّدٍ وعلى آله الطيبين الطاهرين.

وبعد... فإنّ لعلمائنا المتقدمين حقّاً علينا، إذ إنّهم خدموا الإسلام والمسلمين ولم يدّخروا جهداً في سبيل إعلاء كلمة الحقّ، وتركوا لنا مكتبة عامرة بصنوف المعرفة، لم يكتمل تحقيق أغلبها إلى الآن، وهذا يدلّ على سعة علمهم وغزارة إنتاجهم المعرفي وحرصهم على طلب العلم وتعليمه.

فمنذ وقت مبكر اهتم علماؤنا بالكتاب، ولم يغب عـن أذهانهم أهميتـه وأثره في نقـل العلوم إلى الأجيـال المتعاقبة، فكان الكتاب الركيزة الأسـاس في حفظ ما تجود به قرائحهم ومباحثهم في شـتى علوم المعرفة، وقد أكّد الإمام الصادق عليه السلام على أهمية الكتـاب في قوله: ((احتفظوا بكتبكم فإنّكم تحتاجون إليها)) (بحار الأنوار : ١٥٢/٢)، وهذه إشارة مهمّة إلى أهمية تدوين العلوم والمعارف ونقلها إلى الأجيال المتعاقبة لتكون دليلاً على ثقافة كلّ مرحلة ومستوى نضجها الفكري.

ومن هنا أخذ مركز العلامة الحلّي لإحياء تراث حوزة الحلّة العلمية وعمارة مشاهدها على عاتقه إصدار مجلة علمية - نسعى إلى أن تكون محكّمة بإذنه تعالى - تسلّط الضوء على علوم حوزة الحلة العلمية المختلفة وجهود علمائها، وهو جزء من الوفاء لعلماء الحلّة الأبرار الذين أفنوا أعمارهم الشريفة في طلب العلم وتعليمه حتّى ذاع اسم الحلّة وملًا الآفاق، وأصبحت مدرستها مقصد العلماء والمتعلمين من مختلف بقاع الأرض، وكانت قبلةً للقلوب العطشى، تروي ظماء العلم وتبسل الأروائح بنميس علمائها الصافى، فورثنا

طوال قرون متعددة كنوزا من المعارف والمخطوطات العلميّة التي تُقدّر بالآلآف، ولكن للأسف لم يحقق أغلبها إلى الآن لأسباب مختلفة، وهي شاهدة على مدى ما وصل إليه علماؤنا الحليّون من نضج علمي في تلك المرحلة من تاريخ الحوزة العلمية.

وبعملنا كهيئة تحرير المجلّة ندعو الباحثين إلى المشاركة والمساهمة الفعّالة في نشر علوم حوزة الحلة وتراثها عن طريق كتابة البحوث الرصينة التي تتناول هذه المرحلة من أجل إظهار الأثر العلمي الحقيقي الذي اضطلعت به الحلّة وعلماؤها، وستجد هذه البحوث إن شاء الله طريقها إلى النشر على وفق الأصول العلمية المتعارف عليها، وكلّنا أمل أن ينهض من بين الباحثين مَن يسخّر قلمه لأجل هذا الهدف، وسنكون عوناً له بإذن الله تعالى.

وتسعى المجلة جاهدةً من أجل تحقيق الأهداف التي تطمح في الوصول إليها، وهذا لا يكون إلا بتعاون وتفاعل الإخوة الباحثين ليغنوا المجلة بما يسجّله مدادهم الأخضر، ولا بدّ من شكر الله أولاً، لأنه اختار أن نكون الوسيلة لإحياء تراث حوزة الحلّة العلمية، والشكرُ موصولٌ أيضاً إلى الأمانة العامّة للعتبة الحسينية المقدّسة، التي ذلّت العقبات التي تعترض طريق إنجاح هذه المجلّة، والحمد لله ربّ العالمين أولاً وآخراً، إنّه نعم المولى ونعم المصير.

رئيس التحرير

In fact, they discovered facts and tiny pieces associated WITH THE LANGUAGE LESSON, WHICH NEITHER THE LINGUISTS NOR THE GRAMMARIANS OR THE RHETORICIANS PAID ATTENTION TO. IT SEEMS THAT THE HEAVINESS OF THE TASK AND THE GRANDEUR OF THE WORK, WHICH REQUIRED THE DEDUCTION OF THE LEGAL JUDGMENTS OUT OF ALLAH'S BOOK(THE QUR'AN), AS THE GREAT SOURCE OF SUCH DEDUCTION OF SUCH LEGAL JUDGMENTS, MADE THEM DEDUCT THE FINEST DETAILS OF THE LANGUAGE AND COMPREHEND ITS SECRETS. In fact, the greatness of the research and the deduction SPRIGS OUT OF THE GREATNESS OF THE TASK. AMONG THOSE WHO HAD THE GREATEST PORTION AND WHO HAD THE CRUCIAL IMPORTANCE IN STUDYING THE LANGUAGE SO AS TO ACHIEVE THE REMOTEST AIMS IN DEDUCTING LEGAL JUDGMENTS WAS THE JURISPRUDENT SCHOLAR AL-MUHAQQIQ AL-HILLI. THIS PAPER IS AN ATTEMPT TO DESCRIBE A LINGUISTIC THEORY, THE JURISPRUDENTS HAVE SPECIALIZED IN DEALING WITH, LET ALONE NAMING IT (THE CONVENTIONAL THEORY), WHICH HAS OPENED THE WAY TO THE STUDY OF THE RELATION BETWEEN STRUCTURE AND MEANING, AND HAS EVENTUALLY LED TO THE APPEARANCE OF OTHER SEMANTIC RELATIONS LIKE REALITY AND METAPHOR, SYNONYMY, HOMONYMY, WHAT IS GENERAL AND WHAT IS SPECIFIC, AND SO FORTH.



# نظرية الوضع عند المحقق الحلّيّ (ت ١٧٦هـ ) في ضوء كتابه معارج الأصول

م . د حسين علي حسين الفتليّ الكلية التربوية المفتوحة / مركز بابل أ.م.د رحيم كريم الشريفيَ جامعة بابل /كلية الدراسات القرآنية

The Conventional Theory Adopted by Al-Muhaqqiq Al-Hilli (died 1/1 A H)

In the Light of his Book(Ascents of Jurisprudence)

BY

Assistant Professor Raheem Kareem Ash-Shuraifi, Ph.D College of Qur'anic Studies| University of Babylon Instructor Hussain Ali Hussain Al-Fatli, Ph D The Open College of Education| Babylon Centre

#### **ABSTRACT**

Praise be to Allah, and His blessings are upon His chosen and trusted Prophet Muhammad and his immaculate household. Arabic, the language of the holy Qur'an, has been chosen by Allah, the Great and Almighty, and selected from among the rest of the other languages so as to be a proper indication and a suitable symbol for His Book(the Holy Qur'an). Hence competing scholars and researchers have competed to explore this language and examine its minutest details and innermosts and extract its pearls and elucidate its expensive details.

Among those who assumed a deep study of this language, uncovering its secrets and explaining its minutest details were jurisprudent philologists.

# بسم الله الرحمن الرحيم المقدم\_\_\_ة

الحمد لله ربِّ العالمين وصلّى الله على مصطفاه النبيّ الأمين محمد وعلى آله الأطيبين الأطهرين أمّا بعد، فإنّ اللّغة العربية – لغة القرآن الكريم – اصطفاها الله (عزّ وجلّ) وانتقاها من سائر اللغات لتكون دلالة وعنواناً على كتابه، ومن هنا تنافس المتنافسون من علماء وباحثين ودارسين في استكناه هذه اللغة، وسبر دقائقها وأعماقها واستخراج دررها ولآلئها.

ومن الذين انبروا الى دراسة اللغة دراسة عميقة كاشفين عن أسرارها، وموضحين دقائقها، علماء أصول اللغة، فقد توصلوا إلى حقائق وشـــذرات من الدرس اللغوي لم يلتفت إليها اللغويون والنحويون والبلاغيون، ويبدو أنَّ ثقـل المهمة وضخامة العمـل الذي يقتضي استنباط الأحكام الشرعية من كتاب الله ( جلّ جلاله)، بوصفه الأصل العظيم والرئيس في استنباط الأحكام الشرعية، جعلهم يستنبطون دقائق اللغة والإحاطة بأسرارها فعظمة البحث والاستنباط يتأتى من عظم المهمة والأمر. ومن هـؤلاء الذين كان لهم السهم الوافر والقدح المعلّى في دراسة اللغة من أجل الوصول إلى أقصى الغايات في استنباط الأحكام الشرعية الفقيه والأصوليّ المحقق الحليّ، جاء هذا البحث ليميط اللثام عن نظرية لغويّة اختص الأصوليون بمعالجتها، ناهيك عن تسميتها ألا وهي (نظرية

الوضع) القائمة على دراسة العلاقة بين اللفظ والمعنى، وما يترشح منها من علاقات دلالية كر الحقيقة والحجاز)، و(الترادف)، و(المشترك اللفظي)، و(العموم والخصوص) وغيرها. ومن أجل استجلاء هذه النظرية والعلاقات الدلالية التي تنظم فيها. عليها كان لكتاب المحقق الحليّ (معارج الأصول) الأرض الخصبة لاستكناه هذه النظرية ولوازمها، وهو من الكتب التي لم يُعنَ به الدارسون، ولم يلتفتوا إليه فهو عثل مرحلة ناضجة من مراحل الدرس الأصولي في الثقافة به العربية الإسلامية عامة، والثقافة الحلية خاصة، العربية الإسلامية عامة، والثقافة الحلية خاصة، الهجري قرن التأليف في الفقه والأصول وعلم الكلام.

وبعد قراءة الكتاب ولا سيما مباحث الألفاظ، وجمع المادة شرعنا بوضع خطة البحث في... مقدمة وثلاثة مطالب جاء المطلب الأول بعنوان: الخطاب وعلاقة اللفظ بالمعنى، وجاء المطلب الثاني بعنوان الوضع والحقيقة والمجاز، وجاء المطلب الثالث بعنوان الوضع والعموم والخصوص وختم البحث بخاتمة وأهم النتائج.

والله نسأل أن يوفقنا لما فيه خدمة لكتابه المجيد ولغته المصطفاة المنتقاة.

#### التمهيسيد

# مدخل تعريفي بألفاظ موضوع البحث : أولًا : تحديد المفاهيم (الوضع ، مباحث الألفاظ )

# الوضع في اللغة :

قبل أن نلج باب هذه النظرية عند المحقق الحليّ لابُدَّ من إضاءة لمفهوم (الوضع) بوصفه ركناً رئيساً في مباحث الألفاظ (المباديء اللغوية) عند الأصوليين .

جاء في مقاييس اللغة (وَضَعَ) « الْواوُ وَالضَّادُ والْعَينُ: أَصلُ واحدٌ يدلُّ على الْخفض للشَّيءِ وحطِّه، ووضَعتهُ بالْأَرْضِ وَضْعًا، وَوَضَعَ فَي تجارَتِه وَوَضَعَ فَي تجارَتِه يُوضَعُ: خَسِرَ. وَالوضائعُ: قَومٌ يُنقلُونَ مِنْ أَرْضِ يَسكُنونَ بِهِ « (١)

ويرى الراغب الأصفهاني (ت٥٠٠ هـ) أنّ الوضع أعمُّ من الحطّ، ومنه: المُوْضعُ.، ويقال: ويقال ذلك في الحَمْل والحمْل، ويقال: وَضَعَت الحمل فهو مَوْضُوعٌ، و الوضع أيضاً الإيجاد والخلق، ووَضَعَت المرأةُ الحمل وضعاً (٢). وقد اقترب ابن منظور في بيان دلالة (الوضع) اللغوية، قال: « وضَعَ الشيءَ وَضْعاً اخْتَلَقَه، وتَواضَعَ القومُ عَلَى الشَّيْء اتَّفَقُوا عَلَيْه ؛ وأَوْضَعْتُه فِي الأَمر إذا وافَقْتَه فِيه عَلَى شَيْء "٣).

نتحصل من كلمات اللغويين أنّ الوضع هو الانتقال والحركة من جهة ، والإيجاد والخلق من جهة أخرى ، فضلاً عن الاتفاق والاجتماع على الأمر ، وبتضافر هذه الدلالات تترشح لنا

دلالةٌ رئيسـة مركزية للوضـع ، هي : ارتباط الشيء واتصاله بشيء آخر .

## الوضع اصطلاحاً:

الوضع: جعل اللفظ بإزاء المعنى، وتخصيص شيء بشيء متى أطلق، أو أحسن الشيء الأول، فهم منه الشيء الثاني، والمراد بالإطلاق: استعمال اللفظ وإرادة المعنى، والإحساس: استعمال اللفظ، أعمّ من أن يكون فيه إرادة المعنى أولًا، وفــي اصطلاح الحكماء: هو هيأةٌ عارضة للشيء بسبب نسبتين: نسبة أجزاء بعضها إلى بعض، ونسبة أجزائه إلى الأمور الخارجية عنه، كالقيام والقعود، فإنَّ كلًّا منهما هيأة عارضة للشخص بسبب نسبة أعضائه بعضها إلى بعض، وإلى الأمور الخارجية عنه(٤). وقال التهانوي (ت ١١٥٨هـ): «وعند أهل العربية عبارة عن تعيين الشيء للدلالة على شيء والشيء الأول هو الموضوع لفظاً كان أو غيره كالخطُّ والعقد والنصب والإشارة والهيأة، والشيء الثاني هو الموضوع له ، فهذا تعريف لمطلق الوضع لا لوضع اللفظ» (٥).

ولا يخفى أنّ التهانوي قد ذكر أصناف الدلالات المعبرة عن البيان جاعلًا اللفظ الأساس في الإفهام ، وأشار الى نوعيّ الوضع الشخصيّ ، والنوعيّ .

و تكاد تعريفات الوضع تتضافر في هـنا الفهم اللّغوي والاصطلاحي، وهو جعل اللفظ دليلاً على المعنى(٦)، وكل لفظ وضع لمعنى(٧)، ونحو اختصاص اللفظ بالمعنى، وارتباط خاص بينهما(٨). وهو وسيلة لإيجاد العلاقة اللغوية, وتعيين شيء للدلالة على شيء بنفسه، أي: جعله بإزائه(٩). وتعد قضية الوضع قمة الدراسات الدلالية عند الأصوليين، وهي الأساس الذي بنوا عليه فكرتهم في الألفاظ والمعاني، فقد بحثوا في الواضع والموضوع و والمعاني، فقد بحثوا في الواضع والموضوع و كما بحثوا في سبب الوضع، وتبدو أهمية قضية الوضع في صلتها بقضايا لغوية ودلالية قضية الخرى، مثل الحقيقة والجاز والترادف والاشتراك أخرى، مثل الحقيقة والجاز والترادف والاشتراك

#### مباحث الألفاظ :

أبدع الأصوليون و تجاوزوا بدراستهم للألفاظ ما لا يتيسر للنحويين ، والبلاغيين والمعجميين إذ استعانوا كثيرا بالاستعمال اللغوي، والفهم العرفي ، ومرتكزات العقلاء في كيفية الإفادة من اللغة بصورة عامة ، ولمّا كان اهتمام الأصوليين باشتقاق قوانين الاستنباط ووضعها في النص للوصول الى الموقف العملي، فكان في النص للوصول الى الموقف العملي، فكان أبحاث اللغويين والنحويين والفقهاء ، وتوظيفها أبحاث اللغويين والنحويين والفقهاء ، وتوظيفها في رفد هذا المنهج ، وتقويته من أجل معرفة دلالات النص ، وسبر غوره ، ومن هنا افتتحوا

في أغلب مؤلفاتهم في علم أصول الفقه بمباحث لغوية ينتظم جزؤها الأكبر في العلاقة بين اللّفظ والمعنى، وبحوث الوضع، ومباحث الأمر والنهي وأقسامها، فضلاً عن البحوث المرتبطة بأحوال الحروف والهيآت والمشتقات التي شغلت مساحة واسعة في الدرس اللّغوي، وهي تمثل بنية أصول الفقه في الخطاب الشرعي، سمّوها بالمباديء اللغوية، أو الأصول اللّفظية، أو مباحث الألفاظ. (١١)

وهي بحسب قول الدكتور عبد الامير زاهد « مباحث تهدف الى ضبط دلالة اللفظ على المعنى في اللغة «(١٢) ، ولا يخفى أنّ أبحاثهم هي أقرب الى اللغة وفلسفتها وفقهها منها الى البحث النحوي والبلاغي ، لأنّ النحويين لم يبحثوا فيما بين أيدينا من نحوهم في الجملة وطرق تأليفها أصلاً ، والذي بحثوه هو محلها الإعرابي فلم تكن فيهم حاجة الى البحث في دوال النسب ، والتأليف ، والصيغة والأداة والتركيب ، لذلك نقلوها من وظيفة إحداث المعنى النسبي الرابط الى وظيفة إحداث الأثر الإعرابي في أواخر الكلم (١٣).

وعود على بدء فإنّ اهتمام الأصوليين بدلالات الألفاظ ، من أجل الوصول الى مقاربات واضحة المعالم لفهم المدلولات ، والكشف عنها ، غايتهم في ذلك الإفادة منها في استنباط الأحكام الشرعية ، ومن هنا أدركوا أنّ الدلالة نوعان ، الأولى : من جهة كونها ألفاظاً وعبارات مطلقة وهي ( الدلالة الأصلية) الرئيسة أو المحوريّة والأخرى ، من

جهة كونها ألفاظًا وعبارات مقيدة دالة على معان خادمة وهي الدلالة التابعة (١٤)، وهذه الدلالة هي التي تستثمر بمعونة القرائن اللّغوية وغير اللّغوية، التي عني بها الأصوليون عناية فائقة ، لِما لها من أهمية في الإحاطة بمراد النص وقصديته (١٥).

# ثانيا : المحقق الحليّ في سطور :

حظيّ المحقق الحليّ بترجمة وافية صحيحة من لدن تلميذه الوفيّ النجيب والرجالي ابن داوود الحليّ (ت٧١٠هـ)، قال : « جعفر بن الحسن بن يحيى بن سعيد الحليّ ، شيخنا نجم الدين أبو القاسم ، المحقق المدقق ، الأمام العلامة ، واحد عصره ، كان أكبر أهل زمانه وأقومهم بالحجج ، وأسرعهم استحضاراً ، قرأتُ عليه ، ورباني صغيراً ، وكان له عليّ إحسان عظيم والتفات ، وأجاز لي جميع ما صنفه وقرأه ورواه وكل ما يصحروايته عنه» (١٦) .

توفي رحمه الله في صبح يوم الخميس ١٣ ربيع الآخر سنة ٢٧٦هـ له تصانيف حسنة محققة محررة عذبة، منها كتاب شرائع الاسلام، كتاب نكت النهاية وله تلاميذ فقهاء وفضلاء(١٧)، وثمة خلاف في مكان دفنه وتربته، ففي لؤلؤة البحرين حمل إلى مشهد أمير المؤمنين عليه السلام ودفن هناك ( قُدس سره) (١٨)، وفي منتهى المقال: الشائع أنَّ قبرَه بالحلة وهو مزار معروف وعليه قبة وله خدام يتوارثون ذلك (١٩).

ويمكن أنْ يكون دفن بالحلة أولًا ثم نقل إلى النجف كما جرى للسيدين المرتضى والرضى والله أعلم .

ومهما يكن من أمر فالشيخ المدقق المحقق كان سلطان العلماء في زمانه وإليه انتهت رئاسة الشيعة الإمامية وحضر مجلس درسه بالحلة سلطان الحكماء والمتألهين الخواجة نصير الدين محمد الطوسي أنار الله برهانه ، وفي أمل الآمل الشيخ الاجل المحقق جعفر بن الحسن بن يحيى بن الحسن بن سعيد الحلي الملقب بالمحقق كان محقق الفضلاء ، ومدقق العلماء ، وحاله في الفضل والعلم والقدر والثقة والجلالة والتحقيق والتدقيق والفصاحة والشعر والأدب والانشاء أشهر من أن يُذكر وأظهر من أن يسطر (٢٠).

# ثالثاً : كتابه (المعارج في أصول الفقه):

المعارج مفاعلٌ مفردُهُ مَعْرَج بمعنى: الْمَصْعَدُ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى((تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالسَّرُوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةً )) ﴿المعارج/ ٤﴾ ويدل على السمو والارتقاء(٢١) والدَّرَج ، قَالَ قَتَادَةُ: ذِي المَعارِج الْمَلائكة ذِي الْفَوَاضِلِ والنَّعْم؛ وقيلَ: مَعارجَ الْمَلائكة وَهيَ مَصَاعِدها الَّتِي تَصْعَد فِيهَا وتعرُج فِيها وتعرُج فِيها وتعرُج فِيها وتعرُج فِيها

وهذه التسمية ذُكرت بكتاب للمحقق الحليّ في أصول الفقه وسمه به ( العارج في أصول الفقه ) ؛ ليكون مَصعداً ومرقاةً الى علم أصول الفقه ، الذي أبان عنه المحقّق فقال : «لّما كانَ البحثُ في هذا الكتاب إنّما هو بحث

, C

في أصول الفقه ، لم يكن بد من معرفة فائدة هاتين اللفظتين : في الأصل : هو ما يبتني عليه الشئ ويتفرع عليه ، والفقه : هو المعرفة بقصد المتكلم وفي عرف الفقهاء : هو جملة من العلم بأحكام شرعية عملية مستدل على أعيانها» (٢٣)

ويرى أن «أصول الفقه في الاصطلاح هي : طرق الفقه على الإجمال» (٢٤) ، ويظهر في ضوء رؤية المحقق لهذا العلم أنّها القواعد والأصول والضوابط التي يرتكز عليها الفقيه في استنباط الحكم الشرعى .

إِنَّ مصطلحَ أصول الفقه مركبُّ لفظيٌّ يتألف من ركنين : أصولٌ وفقهٌ وهو علمٌ نقليٌّ عقليٌّ بلحاظ أنّ المعرفة الدينية تعتمد على النقل والنص، وهما يوصلان بالتتبع الى النص القرآني وهو علمٌ لزوميّ لمن أراد أنْ يخوضَ في علوم شتى ك( علم الكلام ، وعلم الخلاف للعلم بالمذاهب الاسلامية \_ ، وعلم الأديان، وعلم السيرة، وعلم الرجال ، وعلم الدراية ، وعلم الحديث ، . . . وغيرها ) (٢٥) .

ومما يجدر ذكرُهُ أنّ كتاب ( المعارج في أصول الفقه ) هو استجابة لطلب جماعة من أصحاب المحقق أرادوا منه أنْ يعمل كتاباً في الأصول ، قال : « فإنّه تكرر من جماعة من الأصحاب - أيدهم الله بعصمته ، وشملهم بعام رحمته - التماس مختصر في الأصول ، مشتمل على المهم من مطالبه ، غير بالغ في الإطالة إلى حد يصعب على طالبه فأجبتهم السي ذلك ، مقتصراً على ما لابُدّ من الاعتناء

به ، غير متطاول إلى إطالة مسائله ، وتغليق مذاهبه» (٢٦)، وهو كتاب مختصر غير بالغ في الإطالة الى حد يصعب على طالبه، ومقتصد على ما لابد من الاعتناء به ، غير متطاول الى إطالة مسائله ، وتغليق مذاهبه (٢٧).

وسنحاول في هذا البحث أنْ نستجلي أهم العلاقات الدلالية التي تمتص من نظرية الوضع للوصول الى مقاربة نخالها نافعة في التعرّف على وجهة نظر المحقق الحليّ من هذه النظرية ، ومن أجل إتمام البحث ، ولملمة فقراته ، جعلناه ثلاثة مطالب هي :

#### المطلب الأول : الخطاب وعلاقة اللفظ بالمعنى

حرص المحقق الحليّ من أجل استجلاء العلاقة بين اللفظ والمعنى على بيان حدّ الخطاب والسكلام مبينًا قسميه، فالخطاب عنده «هو الكلام الذي قصد به مواجهة الغير» (٢٨)، ومن هنا فإنّه يؤسس لمرتكزات الخطاب الثلاثة ، المخاطب ، والخطاب ، والخطاب ، فضلًا عن ذلك فإنّ التعريف يشير الى أنّ الخطاب هو الكلام المفيد فائدة يحسن السكوت عليها ، قال ابن مالك(٢٩):

# كلامنا لفظ مفيدٌ كاستقم

# واسمُ وفعلٌ ثم حرف الكلم

وزيادة على ذلك إنّا نلمح من التعريف أنّه قصد به النزول على إرادة المتكلم في إيصال المعلومة الى المخاطَب، من أجل التواصل والتحاور معه، ومن هنا فإنّ المحقق الحليّ من القائلين بنظرية (التعهد والالتزام) في طبيعة العلاقة بين اللفظ والمعنى، ويرى

أنَّ الـكلامَ هو ما انتظم من حرفين فصاعدًا من الحروف المسموعة المتواضع عليها إذا صدرت من ناظم واحد(٣٠).

ولا يخفى قصور هذا التعريف من جهتين ، الأولى : أنَّ الكلام قد يكون من كلمتين ولا يُسْمَّى كلامًا ، فيكون عبارة عن أصوات بلا معنى ، والثانية : أنَّ حصر الكلام من بحرفين فصاعدًا تقييد، إذ قد يكون الكلام من حرف واحد، نحو : ف ، رَ، ع وغيرها . وقد ذكر المحقق الحليّ شرطين لصّحة وقد ذكر المحقق الحليّ شرطين لصّحة الخطاب ؛ الأول : الإفادة ، والثاني : المواضعة مرجعًا الأول ، وهو الصحيح ، وأبطل الثاني ؛ لأنّ المواضعة تقسم على قسمين : المهمل

والذي يبدو في ضوء ما عرضناه أنَّ المحقق الحليّ بحسب النظريات التي تحدّث حول الوضع واسباب نشأته وتطوره ، أنّه يقول بنظرية أنّ الواضع هو الانسان الأول واضطرته الحاجة الى اختراع علاقة بين الالفاظ والمعاني، وهو قول ابن فارس : « إنّ أصل اللغة هو تواضع واصطلاح لا وحيّ وتوقيف» (٣١)، وهناك ثلاثة نظريات هي :

والمستعمل ، وهو نقص في منطقية الخطاب .

الأولى: أنّ الألف اظ تدل على معانيها بذاتها دلالة طبيعية ، وذلك انطلاقًا من فطرة الانسان وحاجته المادية والفعلية ، فكانت اللغة تكوينية، وقد نسب هذا الرأي الى سليمان الصيمريّ المعتزليّ (٣٢) .

الثانية: أنَّ الألفاظ إنّما تدل على معانيها بوضع أعلى قدرة من البشر وهو الله تعالى ، وهو

رأي أبي الحسن الأشعري ، وأهل الظاهر من الأصوليين ، فالواضع هـو الله تعالى . «وإنّ وَضَعهُ متلقّي لنا من جهة التوقيف الإلهي ، إمّا بالوحيّ أو بأن يخلق الله الأصوات والحروف ويُسْمعها لواحد ، أو جماعة ، ويخلق له أو لهـم العلم الضروري إن قصدت للدلالة على المعانيّ» (٣٣)، وهذا ما ذهب إليه الشيخ محمد حسين النائينيّ (٣٤).

الثالثة: أنَّ الواضعَ هو الانسان الأول ، وقد اضطرته الحاجة الى اختراع علاقة بين الألفاظ والمعانيّ ، وهو قول ابن فارس ( ت٣٩٥هـ) (٣٥)، ومن هنا فإنّ المحقق الحليّ على الرغم من اقتصاد تعريفه للخطاب ، والكلام ، فإنّنا نجرم قاطعين الى أنّه من الذين أسسوا لمبدأ (التعهد والالتزام) في الوضع وهذا ما ذهب اليه السيّد الخوئيّ(٣٦) ، وبناءً على هذه النظرية تكون الدلالة الوضعية دلالة تصديقية دائماً ، فلا مجال للدلالة التصورية؛ لأنّ هذا المبدأ قائمٌ فلا مجال للدلالة التصورية؛ لأنّ هذا المبدأ قائمٌ على مسألتين مهمتين :

الأولى : أنّه لا يراد من وضع اللفظ المعنى ، بل المراد إيصال المفهوم الى ذهن السامع وهو ما عبّر عنه موضحًا بأنّ «منهم من شرط الإفادة» (٣٧).

الثانية: القصديّة في الوضع ، بمعنى أنَّ الواضع لأبُدَّ أنْ يكون مريدًا وقاصدًا ، ومتعهدًا وملتزمًا بإرادة إيصال المفهوم للمخاطَب وإحضاره له ، وهذا ما نذهب إليه ، لأنّ المتكلمَ لابُدَّ أنْ يكون واعيًا ومريدًا إذا ألقى كلامه ، وبخلاف ذلك

تتهاوى عملية الخطاب وتخرج من انسانيتها ، وعقليتها(٣٨).

وهـذا الفهم اللغـويّ الناضج ، أفاد منـه التداوليون المحدثـون ، فالقصديّة الأصلية أو الداخليـة في فكر المتكلم تتحول الى كلمات وجمل وعلامات ورمـوز ... وغيرها ، وإذا ما أحسـن النطـق بها، سـتكون ذات معنى ، فإنّها تضطـم على قصديّة مشـتقة مـن أفكار المتكلم ، يزاد على ذلك فإنّها لا تنطوي على مجرد معنى لغويّ تقليديّ للكلمات والجمل في اللغة لتأدية فعل كلاميّ مشـبعًا بالقصد والإرادة والإيجاز (٣٩).

ونلاحظ أنّ هذا المبدأ (العهد والالتزام) يهتم بثلاثة أركان هي: اللفظ مما يحمله من معنى، والمتكلّم (المخاطب) و (المريد والمتعهد والملتزم بإيصال المفهوم) والمستقبل السامع أو المتلقي (المخاطب)، فالعهدية هي محور هذا المبدأ، فقصد الواضع له أثر بالغ في صحة الخطاب وسلامته، ومن هنا حرص المحقق الحليّ على شرط القصد في تعريف (الكلام الذي قصد به مواجهة غير المتكلّم) بوصفه شرطاً رئيساً في فهم النصّ اللغويّ، ومن ثم الاعتماد عليه في الوصول إلى الحكم الشرعيّ.

ويرى المحقق الحليّ أنّ الكلام إمّا مهملاً وإمّا مستعملاً ، فالأوّل: «ما لم يوضع في اللغة شيء» (٤٠) والثاني : «المستعمل: إمّا لا يستقلّ بالمفهوميّة وهو الحرف، وإمّا أن يستقلّ؛ فإن دلّ على الزمان المعيّن فهو الفعل، وإن لم يدلّ فهو الاسم» (٤١). ويظهر أنّ الإمام

علي (عليه السلام) هو أوّل مَن حدّ الكلام في صحيفته المباركة التي دفع بها إلى أبي الأسود الدؤلي: « بسم الله الرحمن الرحيم الكلام كلّه اسم وفعل وحرف، فالاسم ما أنبأ عن المسمّى والفعل ما أنبأ عن حركة المسمّى، والحرف ما أنبأ عن معنّى ليس باسم ولا فعل». (٤٢) وتقسيم الحقق للكلام هو تقسيم النحويين، قال سيبويه: "فالكلم: اسممٌ، وفعلٌ، وحَرْفٌ جاء لعنى ليس باسم ولا فعل». (٤٣) وقال ابن هشام الأنصاريّ: «الكلمةُ . . . ثَلاثة أَنْواع الاسْم وَالْفعْل والحرف». (٤٤)

ومما تجدر الإشارة إليه أنّ المحقق قسم الكلام ثلاثة أقسام: حرف، فعل، اسم مبيّناً أنّ الحرف ذا دلالة ناقصة (جزئية) لا يستقلّ بالمفهوميّة، بمعنى أنّ المحقق يرى أنّ السياق ونظم الكلام هو الذي يجعل الحرف مستقلاً بالمفهوميّة والتخصيصيّة وهو تصوّر لغويّ حاذق، قال الرضيّ: «والحرف كلمة دلّت على معنى ثابت في لفظ غيرها». (٤٥)

#### المطلب الثاني: الوضع والحقيقة والمجاز

الحقيقة والمجاز لفظان متقابلان ، وقد جرت العادة بالبحث عن الحقيقة مع بحث المجاز، لما كان بينهما من شبه التقابل .

الحقيقة لغة : «حقق : الحق نقيض الباطل . . . وحق الأمر يحق ويحق حقا وحقوقاً صار حقاً وثبت ، والحقيقة ما يصير اليه حق الأمر ووجوبه وبلغ حقيقة الأمر أي يقين شأنه والحقيقة ما يحق عليه أنْ يحميه وجمعها الحقائق» (٤٦) . الحجاز لغة : «جُزْتُ

J.....

الطريق جوازاً ومجازاً و جُووزاً ، والمجاز المصدر، والموضع والمجازاة أيضاً ، وجاوزته جوازاً في معنى : جزته» (٤٧) .

أمّا في الاصطلاح: فـ«الحقيقة أنْ يُقرَّ اللفظ على أصله في اللغة، و( الججاز) أنْ يُزال عن موضعه ويستعمل في غيـر ما وضع له، فيقال ( أسـد ) ويراد شـجاع، و(بَحْر) ويراد جَواد»(٤٨).

وتحدّث المحقق الحليّ في المقدمة الثالثة عن الحقيقة والمجاز، وقد اشتملت هذه المقدّمة على مسائل، ما يهمّنا منها تعريف للحقيقة والمجاز، قال: « أظهر ما قيل في الحقيقة هي كل لفظة أفيد بها ما وضعت له في أصل الاصطلاح الذي وقع التخاطب به، والمجاز : هو كل لفظة أفيد بها غير ما وضعت له في أصل الاصطلاح الـذى وقع التخاطب به لعلاقـة بينهما». (٤٩) ولا يخفي أنَّ المحقق قد تابع الأصوليين في تصوّر الفرق بين المصطلحين بلحاظ الوضع فهو المائز في الفرق بينهما، فإن كان الوضعُ في أصل الاصطلاح الذي وقع التخاطب به حاكياً عن دلالة اللفظ كان حقيقياً، وإنْ كان الوضع في أصل الاصطلاح الذي وقع التخاطب به غير حاك عنه كان مجازاً، وهذا الفرق بين الحقيقة والجاز، هو: ( محلُّ وفاق) بين الأصوليين.

ثمّ أشار إلى الفروق المائزة بين الحقيقة والمجاز رجّح اثنين منهما، قال: «فيما يفصل به بينهما وهو إمّا بنص أهل اللغة ، بأن يقولوا هـذا حقيقـة ، وذاك مجاز ، أو بالاسـتدلال

بعوائدهم كأن يسبق إلى أذهانهم عند سماع اللفظ المعنى من دون قرينة». (٥١)

ويبدو أنّ الرأي الأوّل مفاده نصّ اللغويين على كون اللفظ حقيقةً أو مجازاً في ضوء تتبعهم للتطور الدلاليّ لألفاظ العربيّة، ومقدرتهم على حقيقة اللفظ من جهة ومجازيّته من جهة أخرى، والثاني: أنّ السامع يسبق ذهنه إلى إرادة الحقيقة عند سماعه اللفظ من المتكلّم من دون قرينة. وهذان الشرطان عبّر عنهما الأصوليّون بـ(التبادر).

وذكر فروقاً أخر، منها: الاطراد (٥٢)؛ كونها أصبحت شائعة في بيئة المتخاطبين، وصحة التصرف فيها تثنية وجمعاً، زد على ذلك استعمال أصل اللغة علميّاً، وتعلّق اللفظ بها يستحيل تعلّقها به دلالة على الحجاز، وهو ما عبّر عنه بـ (عدم صحة السلب ... وعدمه). كقوله تعالى: (( وَاسْالُلِ الْقَرْيَةَ )) [ يوسف: كقوله تعالى: (( وَاسْالُلِ الْقَرْيَةَ )) [ يوسف: المراد هو المعنى المطابق للنصّ القرآني غير مراد، بل فإنّ العرف يفهم أنّ المقصود من الآية الشريفة فإنّ العقل يحكم بأنّ القرية لا يمكن أن تسأل، إنّما الذي يُسأل ويجيب هم قاطنوها. (٥٣)

والذي يبدو أنّ المحقق الحليّ لم يُبدِ رأياً في الفروق الأربع التي ذكرها، إلّا أنّه لم يشجّعها، قال: «وفي الكلّ نظر».(٥٤)

وقد فطن المحقق إلى المسألة الأخرى التي لها مسيس بالحقيقة والمجاز، مسألة إمكان وقـوع المجاز ووجـوده، قال: «أكثر الناس على

إمكان وجوده ومنعه قوم إمكاناً، وآخرون وقوعاً»(٥٥).

ويرى المحقق الحلي وفاقاً للأصوليين السابقين أنّ « المجاز ممكن الوجود في خطاب الله تعالى ، وموجود ، خلافا لأهل الظاهر. لنا : قوله تعالى : ((جداراً يُريدُ أَنْ يَنقَضَّ )) إلى الكهف / ٧٧] و (( وَجَاء رَبُّكَ)) [ الفجر ٢٢] وقوله (( خَلَقْتُ بِيدَيَّ )) [ ص/ ٧٥] وليست وقوله (( خَلَقْتُ بِيدَيَّ )) [ ص/ ٧٥] وليست قطعا ، ولا الشارع نقلها ، لعدم سبق أذهان قطعا ، ولا الشارع نقلها ، لعدم سبق أذهان أهل الشرع عند اطلاقها إلى المراد بها ، فتعين أن يكون مجازًا»(٥٦)، ولا يخفى أنّ المحقق يردّ على المجسّمة والمشبّهة الذين يرون أنّ لله يداً .

وقد جعل المحقق الحلّي القرينة في الحجاز مانعة من تعمية اللفظ وغموضه، قال: «احتجّوا بأن لو تجوز لكان ملغزاً معميّاً، وجوابه أنّه لا إلغاز مع القرينة (٥٧)».

قال محمد رضا المظفر: «تجد صحة استعمال الأسد في الرجل الشجاع مجازاً، وإن منع الواضع، ومؤيّد ذلك اتّفاق اللغات المختلفة غالباً على المعاني المجازيّة، فترى في كلّ لغة يعبّر عن الرجل الشجاع باللفظ الموضوع للأسد وهكذا في كثير من المجازات الشائعة عند البشر»

ومن لوازم هذا المطلب (الحقيقة والمجاز) التي ذكرها المحقق الحلّيّ في معارجه ضمن المقدمة الثالثة، الحقيقة العرفيّة والحقيقة الشرعيّة، والمشترك اللفظيّ (استعمال اللفظ في معنيين أو أكثر)، ووفاقاً لصنيعه سنضمن هذا

المطلب هذين الأمرين: أولاً: الحقيقة الشرعيّة:

الحقيقة العرفيّة هي اللفظ الذي نُقل عن موضوعه الأصلي إلى غيره لغلبة الاستعمال، وكالغائط فإنّه في الأصل يطلق على المكان الواسع المنخفض من الأرض ثمّ أصبح يطلق على الخارج من الإنسان (٥٩).

والحقيقة الشرعيّة هي كلّ لفظ وضع لمعنى في اللغة، ثمّ استُعمل في الشرع لمعنى آخر مع هجران الاسم اللغويّ عن المسمّى بحيث لا يسبق إلى الفهم الوضع الأوّل، مثل الصلاة فإنّها وضعت في اللغة للدعاء ثمّ صارت في الشرع عبارة عن الهيأة المعلومة. (٦٠)

فقد تنبّه المحقق الحلي إلى هاتين الحقيقتين العرفية، والشرعية ، قال: «اللفظ إمّا أنْ يستفاد وضعه للمعنى بالشرعة ، والثاني : إمّا أن ينقل عن الحقيقة الشرعية ، والثاني : إمّا أن ينقل عن موضوعه لمواضعة طارئة ، وهو العرفية، أو لا ينقل ، وهو اللغوية ، وكل واحدة من هذه الألفاظ إمّا أن تكون موضوعة لمعنى واحد ، وهي المفردة، أو لمعنيين فصاعدًا، وهي المشتركة وهي المفردة، أو لمعنيين فصاعدًا، وهي المشتركة وأمّا العرفية فكذلك، أمّا الامكان فظاهر ، وأمّا الوقوع فبالاستقراء امّا من عرف عام كالغائط للفضلة وقد كان للمطمئن ، والدابة للفرس وقد كان للمطمئن ، والدابة للفرس البخوهر والكون» (٦١).

فرأى أنَّ الحقيقة الوضعيَّة لا شبهة في

وقوعها، وكذلك العرفيّة، فالاستقراء وكلام العرب حاكم بوقوعها، وهذا ما يُعرف عند اللغويين بمظاهر التفسير الدلاليّ سواء كان تخصيصاً أم تصميماً أم تفسيراً ومثّل المحقق لهذه المظاهر بلفظ (غائط) التي تمثل تعبيراً لمجال الدلالة، وهو « انتقال اللفظ من معناه إلى معنى مشابه له أو قريب منه أو بينه مشابهة أكان عن عمد أم عن غير عمد» . (٦٢) ونقل دلالة اللفظة من مجال إلى آخر لا يؤدي إلى تعميم الدلالة واتساعها بعد أن كانت مخصصة، ولا يؤدى إلى تخصيصها بعد أن كانت عامّة أو متسعة بل يكون المعنى الجديد مساوياً للمعنى القديم، ومن الممكن أن تكون الدلالتان متعايشتين معًا كما أنّه يكن طغيان إحداهما على الأخرى. (٦٣)

فلفظ (الغائط )الذي استشهد به المحقق الحلي بوصفه مثالاً لهذا التعبير الدلالي إشارة إلى قوله تعالى: (( وَإِنْ كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَـفَر أَوْ جَاء أَحَدٌ مَّنكُـم مِّنَ الْغَائِطِ ))[المائدة: من الآية] ، كناية عن إظهار لفظ قضاء الحاجة من البطن، قال ابن قتيبة (ت٢٧٦ه): « والتغوّط من الغائط وهو البطن الواسع من الأرض المطمئن وكان الرجل إذا أراد قضاء حاجته أتى غائطًا من الأرض، فقيل لكلّ من أحدث قد تغوّط». (٦٤)

إذن فالغائط كناية عن العَذرة؛ لأنَّهم كانوا إذا أرادوا ذلك أتوا الغائط وقضوا الحاجة أو لأنَّهم كانوا يلقونها في الغيطان، ومنه قيل لمن قضي حاجته: أتى الغائط، وتغوّط: إذا أحدث . (٦٥)

أمّا في ما يتصل بالمثال الثاني الذي ذكره المحقق الحليّ ، ( الدابة) ففيه إشارة إلى مظاهر (تخصيص الدلالة وتقييدها) وتضييقها وتقليصها، وهو «إطلاق الكلمة ذات الدلالة العامّة على المعنى الخاصّ». (٦٦) بأنْ يكون الاسم قد وضع لمعنى عام ثمّ يخصص بعرف الاستعمال ببعض أفراده، (٦٧) كلفظ (الدابة) إذ خصّصت بذات الأربع أو بدواب الحمل، أو بإحداها على اختلاف البيئات والأصل هي أنّها لكلّ ما (كان لما دتّ) (٦٨).

ولم يغفل المحقق الحليّ عن الإشارة إلى أثر البيئة العلمية في اختصاصها بألفاظ مقترنة بها، وهي نكتة دلاليّة طريفة تؤكد اختصاص بيئة بألفاظ يتعارفها أهلوها، قال: « وأمَّا من عرف خاص فكما للنحاة من الرفع والنصب ولأهل الكلام من الجوهر والكون» (٦٩) . إشارة إلى المصطلحات النحوية كأحوال الإعراب (الرفع والنصب والخفض والجزم) والعلامات الإعرابية (الضمة والفتحة والكسرة والسكون) من جهة؛ ولذا أشار إلى مصطلحات أهل الكلام (المتكلّمين) كالجوهر والكون والكمية والكيفية والمكان والزمان والفعل وغيرها. (٧٠) أما ما يتصل بالحقيقة الشرعية، فيرى المحقق الحليّ أنَّها موجودة وثابتة في البيئة الإسلامية ولا يكن إنكارها، بمعنى أنّها كانت موجودة في اللغة واستعملها العرب، لكنّها اكتسبت من الدين معانى جديدة فتكون بمثابة «اللفظ الذي استفيد من الشارع وضعه للمعنى، سواء كان اللفظ والمعنى مجهولَين عند أهل اللغة أم كانا

معلومَ من لكنّهم لم يضعوا ذلك الاسم لذلك المعنى أم كان أحدها مجهولاً والآخر معلوماً» (٧١). ، قال: «الحقيقة الشرعية موجودة وصار جماعة من الأشعرية إلى تعقّبها وتعنى بالشرعية ما استبعد وصفها للمعنى بالشرع، لنا: وجودها في ألفاظ الشارع، فإنّ الصوم في اللغة: الإمساك وفي الشرع إمساك خاصّ، والزكاة: الطهارة، وفي الشرع طهارة خاصة، والصلاة: الدعاء وفي الشرع لمعان مختلفة أو متواطئة، تارة تُعري عن الدعاء كصلاة الأخرس وتارة يكون الدعاء منضمًا كصلاة الصبح». (٧٢)

١- وجود الحقيقة الشرعية بوصفها لازمة الوضع في الشرع، ولا شكَّ في أنَّنا» نفهم من بعض الألفاظ المخصوصة كالصلاة والصوم وغيرهما معانى خاصة شرعية ونجزم بأنَّ هذه المعاني حادثة لم تكن يعرفها أهل اللغة العربيّة قبل الإسلام، وإنّما نُقلت تلك الألفاظ من معانيها اللغوية إلى هذه المعانى الشرعيّة». (٧٣) ويظهــر مــن كلمــات المحقق الحلـــيّ أنّ أغلب هذه الألفاظ المتداولة (كالصلاة والصوم والزكاة والحج) ولا سيّما الصلة التي تؤدي في كل يوم خمس مرات هي حقائق شرعية في معانيها المستحدثة، وإن كانت في أصلها اللُّغوي لا تدلُّ على ذلك، فقد أضاف إليها الشارع المقدس لوازم ولواحق جعلها مصطلحا إسلامياً خالصاً يدل على فريضة مفهومة في المجتمع الإسالامي، بمعنى أنّها: » الألفاظ التي أكسبها الشارع مدلولات جديدة مغايرة لأصل

مدلولاتها اللغوية التي كتب لها الشيوع في الاستعمال العام بين أبناء اللغة بحيث أصبحت هذه المدلولات الشرعية هي المتبادرة إلى الفهم عند عامة الناطقين» (٧٤).

٢- يلحظ من كلمات المحقق الحليّ أنَّ الحقيقة الشرعية هي من مظاهر تخصيص الدلالة، قال: « فإنّ الصوم في اللغة: الإمساك، وفي الشرع إمساك خاص والزكاة: الطهارة، وفي الشرع طهارة خاصة، والصلاة: الدعاء وفي الشرع لمعان مختلفة أو متواطئة، تارة تعرى عن الدعاء كصلاة الأخرس وتارة يكون الدعاء منضمًا كصلاة الصبح» (٧٥). وهذا التخصيص بسبب الوضع التعييني وهو كثرة الاستعمال من النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأصحابه ، فضلاً عن ذلك قدح القرآن الكريم بها، وهــذا ما ذهب إليه الخراســاني. (٧٦) و يرى الخوئى تبعاً لشيخه محمد حسين النائيني (٧٧) والبهادليّ. (٧٨) إنّ الدلالة الجديدة التي اكتسبتها هذه الألفاظ في الإسلام لم تبتعد كثيراً عن المعنى اللغويّ ومن هنا: »ندرك مدى التغيير الدلالي الذي أحدثه القرآن الكريم في اللغة العربية وآفاق مدلولات المتجددة، فقد أدى إلى ظهور الكثير من المدلولات الحقيقة والمجازية وانعكس ذلك بوضوح في المنهج التحليلي في فهم النص القرآني، وتعدد مناهج التفسير». (٧٩) وقبل أن نطوى فقرات هذا الأمر (الحقيقة الشرعية والحقيقة العرفية) نقدح بحقيقة مهمة فطن إليها المحقق الحلي، مفادها: « تفريع الأصل عدم النقل ، لانّ احتمال النقل لو

ساوى احتمال البقاء على الأصل لما حصل التفاهم عند التخاطب مع الاطلاق ، لان الذهن يعود مترددًا بين المعنيين ، لكنّ التفاهم حاصل مع الاطلاق فكان الاحتمال منفيًا»

ومن أجل تقريب هذه الحقيقة نقول: إنَّ الأصل في أصول المخاطبات الكلامية عدم النقل (من الحقيقة إلى المجاز) من جهة، وعدم التقدير والتأويل من جهة أخرى، فالمحقق الحلَّيّ يشير إلى أمارة (أصالة الحقيقة)، يقول محمد رضا المظفر: «وموردها ما إذا شك من إرادة المعنى الحقيقى أو المجازيّ من اللفظ بأن لم يعلم وجود القرينة على إرادة المجاز مع احتمال وجودها، فيقال حينئذ الأصل الحقيقة، أي: الأصل أن نحمل الكلام على معناه الحقيقي، فيكون حجة من المتكلم على السامع وحجة فيه للسامع على المتكلم، فلا يصح من السامع الاعتذار في مخالفة الحقيقة، بأن يقول للمتكلم: لعلُّك أردت المعنى المجازي، ولا يصح الاعتذار من المتكلم بأن يقول للسامع: إنى أردت المعنى المجازى». (٨١)

لا جرم أنّ الظهور يثبت المعنى بالمعنى بالمعنى الحقيقي، ويكون موضوعاً للحجية، وكذلك أصالة الحقيقة مع احتمال وجود القرينة فإذا «شككنا في المراد مع احتمال وجود القرينة بحيث لا يتعين المجاز فننفي المجاز بأصالة الحقيقة، وننفي القرينة بأصالة عدمها، وكلاهما أمارة، ويكون موضوعاً للحجية». (٨٢)

هو اللفظ الموضوع لمعنيين وضعاً أولياً لـم ينقل أحدهما إلى الآخر. (٨٣) وهو: «اللفظ الواحد الدال على معنيين مختلفين أو أكثر دلالة على السواء عند أهل تلك اللغة، سواء كانت الدلالتان مستفادتين من الوضع الأول أو من كثرة الاستعمال». (٨٤)

وذلك مثل لفظ (العين) فإن لها معان عدة في اللغة منها: الباصرة، والجارحة، والجاسوس، والذهب، والشمس، ومثل لفظ (الجون) يطلق على الأبيض والأسود، ومثل لفظ (النكاح) فإنّ معناه الأصلي الضمّ، فيشمل (العقد) لضمّ اللفظين إلى بعضهما، والجماع لضمّ الجسمين إلى بعضهما فهو مشترك، لكن لضمّ الجسمين إلى بعضهما فهو مشترك، لكن لما كثر إطلاقه في الشرع على العقد أصبح هو المراد عند الإطلاق، ومنه قول تعالى: ((وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَربَّصْنَ بأنفسهنَ ثَلاَثَةَ قُرُوء)) والبقرة: ٢٢٨] إذ إنّ القرء لفظ مشترك يطلق في اللغة على الطهر والحيض، (٨٥) ويتجلى موقف المحقق الحليّ من المشترك اللفظيّ في ضوء الفقرات الآتية:

## الأولى: إمكان وقوع المشترك اللفظى:

تأكد للمحقق الحليّ وجود المشترك اللفظي في اللغة بحسب الاستقراء الذي يحققه، قال: « لا شبهة في وجود الحقيقة المفردة ، واختلف في المشتركة فمن الناس من أوجب وجودها نظرا إلى كثرة المعاني وقلة الألفاظ ، ومنهم من أحالها صونًا للفهم عن الخلل ، والأول باطل، لأنّا لا نسلم كثرة المعاني عن الألفاظ والثاني باطل لانّ الغرض المعاني عن الألفاظ والثاني باطل لانّ الغرض

قد يتعلق بالإبهام كما يتعلق بالإبانة . وأمّا وجودها فاستقراء اللغة يحققه» (٨٦). ولا يخفى أنّ المحقق قد ردّ على مَن قال بضمّ اللفظ الواحد أكثر من معنى ؛ لكي تغطي الألفاظ تناهي المعاني، وقد نُسب هذا الرأي إلى الخليل وسيبويه والأصمعي والمبرد وابن فارس وغيرهم. (٨٧)

وقد اشترط المحقق في جواز «أن يراد باللفظ الواحد كلا معنييه حقيقة كان فيهما أو مجازاً أو في أحدهما نظراً إلى الإمكان لا إلى اللغة» (٨٨).

وفي ذلك إشارة إلى نكتة مفادها أنّ الاستعمال اللغويّ للفظ المفرد يكون فانيًا في دلالة واحدة، فلا يجوز عنده إيراد اللفظ الواحد في معنيين أو أكثر فلا يكاد «يمكن في حال استعمال واحد لحاظه وجهاً لمعنيين وفانياً في الاثنين إلا أن يكون اللاحظ أحول العينين»(٨٩).

وقد فطن المحقق الحليّ أيضاً إلى أنّ عدم المنافاة والسياق ( القرائين) لهما أمارتان على جواز الاشتراك اللفظي، وهو ملحظ لم يسبق إليه في ما وقفنا عليه عند الأصوليين، قال: «لنا: أنّه ليس بين إرادة اعتداد المرأة بالحيض واعتدادها بالطهر منافاة، ولا بين إرادة المحقيقة وإرادة المجاز معاً منافاة، وإذ لم يكن ثمة منافاة لم يمتنع اجتماع الإرادتين عند المتكلم باللفظ» (٩٠).

# ثانياً: عدم وقوع المشــترك اللفظي بالنظر إلى اللغة:

يرى المحقق الحليّ عدم إمكان وقوع المشترك اللفظي «وأما بالنظر إلى اللغة ، فتنزيل المسترك على معنييه باطل ، لأنه لو نزل على ذلك لكان استعمالًا له في غير ما وضع له ، لانّ اللغويّ لم يضعه للمجموع ، بل لهذا وحده ، ولذاك وحده ، فلو نزل عليهما معالكان ذلك عدولًا عن وضع اللغة» (٩١).

إنّ حقيقة الوضع عند المحقق الحليّ، وعلاقة اللفظ بالمعنى تجعله يقول بهذا الأمر، ونلحظ نظرته الدقيقة والعميقة إلى عدم وقوع المشترك اللفظى؛ لأنّ الواضع يرمى في الوضع للدلالة على المعنى المراد (المقصود) ، ولا يعقل أنَّه يريد معنيين؛ وحجتهم في ذلك: «أنَّ الواضعَ لما كان عاقلاً لا يمكن أن يقدم على عمل ليس له المجتمع وبما أنّ جعل اللفظ الواحد لأكثر من معنى مع خفاء القرائن مما يخلُّ بتحقيق هذه الغاية، لا يعقل أنْ تعدم عليها الواضع بحال» (٩٢). ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ المحقق الحليّ من القائلين تحفظاً وندرة بوقوع المشترك اللفظى في القرآن الكريم، ولا سيّما في آيات الأحكام وغير الأحكام الشرعية التي يترتب على معرفة الدلالة فيها أي تغيير أو إثبات كثير من أحكام الشريعة، فلا يجوز أن يخاطب الله عباده بما لا طريق لهم إلى العلم بمعناه خلافاً للحشوية قال ﴿ إِنَّ ذلك عبث فيكون لله قبيحاً احتجوا بقوله تعالى: ((كأنّه رؤوس الشياطين)) وبقوله تعالى: ((حم)) و ((ألم)) وما أشبهها،

والجواب: لا نسلم خلوّ ذلك عن الفائدة؛ لأنّ الأول كناية عن القبيح واستعارة فيه، والثاني اسم للسورة». (٩٣)

لا جرم أنّ السياق القرآني والاستعمال لهما الأثر البالغ في تعدد معانى اللفظ في الخطاب القرآني، وقد أوضح الشريف الرضى أثرها في تعدد معانى لفظ (اليد) عند بيان قوله تعالى: ((إنَّ الَّذينَ يُبَايعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايعُونَ اللَّهَ يَــدُ اللَّه فَوْقَ أَيْديهِمْ)) [ الفتح من الآية ١٠] ، قال: «وهذه استعارة، واليد ههنا تعرف على وجوه، أحدها: أن يكون المعنى عقد البيعة فوق عقدهم، وقيل المراد قوة الله تعالى في نصرة نبيه عليه السلام فوق قوة نصرهم، وقيل اليد ههنا السلطان والقدرة كما يقول القائل: فلان تحت يد فلان، أي تحت يد سلطانه وأمره، فيكون المعنى أنّ سلطان الله تعالى في هذا الأمر فوق سلطانهم وأمره فوق أمرهم، وقيل: أن تقع الصفقة بالأيدى من البائع والمشترى» .(9٤)

# المطلب الثالث: الوضع والعموم والخصوص:

توسع المحقق الحلّيّ في مطلب العموم والخصوص بلحاظ أنّه انتظم في باب كبير (الباب الثالث) تحدث فيه عن العموم بالتفصيل ثم تحدث عن الخصوص وسيراً مع منهجه ووفاقاً لصنيعه سنبدأ ببيان العموم:

#### أولاً: العموم

العموم تعريفاً، قال ابن فارس: «العين والميم أصل صحيح واحد يدل على الطُّول والكَثْرَة والعُّلوّ، قال الخليل: العميم الطويل

من النبات، يقال: نخلة عميمة والجمع عُمّ، ويقولون استوى النبات على عُممه أي على علمه» (٩٥).

والعموم مصدر على وزن فُعُول وهو الشمول، والعام اسم فاعل منه بمعنى شمل، يقال: مطر عام أي شامل للأمكنة كلِّها وخصب عام إذا شمل البلاد. (٩٦)

وفي الاصطلاح، قال الشيخ الطوسي: «اعلم أنّ معنى قولنا في اللفظ (أنّه عام) يفيد أنّه يستغرق جميع ما يصلح له، وبهذا الذي ذكرناه يتميز من غيره ممّا لا يشركه في هذا الحكم (...) لذلك يُقال: عمّ الله تعالى المكلفين بالخطاب لما كان متوجهاً إلى جميعهم» (٩٧).

وقال الآخوند الخراساني: » وهو شمول المفهوم لجميع ما يصلح أن ينطبق عليه». (٩٨) وقال المظفر: «القصد من العام اللفظ الشامل بمفهوم لجميع ما يصلح انطباق عنوان عليه في ثبوت الحكم له، وقد يقال للحكم أنّه عام أيضاً باعتبار شموله لجميع أفراد الموضوع أو المتعلق أو المكلف» (٩٩). ويرى عبد الكريم زيدان: «أنّ العام لفظ وضع في اللغة وضعاً واحداً لا متعدداً لشمول جميع أفراد مفهومه، واحداً لا متعدداً لشمول جميع أفراد مفهومه، غير حصر بعدد معين أي من غير أن يكون في غير حصر بعدد معين أي من غير أن يكون في في الخارج والواقع محصوراً كالسموات مثلاً، وكعلماء البلد» (١٠٠).

ولم يخرج المحقق الحلّيّ عن تعريفيّ

الأصوليين السابقين، قال: «العام هو المستغرق لجميع ما يصلح له إذا أفاد في الكلّ فائدة واحدة» (۱۰۱). ووافق المحقق الحلّيّ الشيخ الطوسي في وصف ما ليس بلفظ بالعموم مجازاً لعدم الاطراد؛ لأنّه لا يقال: عمّهم الأكل، كما يقال: عمّهم المطر، فإنّ العموم يقتضي معنى حاصلاً بجملته لكلّ واحد، وذلك غير حاصل في قولهم عمّهم المطر. (۱۰۲) ومن أجل تقريب هذا المقصود نقول: إنّ استعمال هذه اللفظة (العموم) في المعاني نحو قولهم: عمّهم البلاء والقحط والمطر وغير ذلك، فالأقرب في البائي، فقد يترشّح بعض ممّن شملهم عمّهم البلاء والقحط والمطر.

ولم يستبعد المحقق الحلي وجها آخر وهو (الاشتراك) بين الحقيقة والمجاز من جهة المعاني والألفاظ، قال: «وقال قوم هو مشترك بين المعاني والألفاظ، وذلك غير بعيد»(١٠٣). وهو اختيار الشيخ الطوسي، (١٠٤) وزين الدين العاملي أيضاً. (١٠٥)

#### ألفاظ العموم وهيأته:

اختلف الأصوليون والمتكلمون في العموم، وهل له صيغة تخصه وهيأته تدل عليه أم لا؟ على مذاهب، الأول: أنّ له صنع وهيأته تخصّه، وتدلّ على الاستيعاب والاستغراق والكثرة، وهو قول فقهاء المذاهب الأسلامية والمحققين ك( أبي حنيفة، والشافعي، وابن حنبل،، والجبّائي، والمفيد، والطوسي، والعلامة الحلى، والأخوند الخراساني، ومحمد

رضا المظفّر وعبد الكريم زيدان وغيرهم). (١٠٦)

الثاني: التوقف، أي ليس للعموم صيغة تخصه ولا هيأة ، وألفاظ الجمع لا تحمل على ألفاظ العموم إلا بدليل وهو قول أبي الحسن الأشعري والباقلاني. (١٠٧)

الثالث: الاشتراك بين العام والخاص وهو منقول عن أبي الحسن الأشعري. (١٠٨)

وذهب السيّد المرتضى إلى هذا الوجه (الاشتراك) قال: «إنّه ليس لفظ موضوع إذا استعمل في غيره كان مجازاً، بل كل ما يدعي من ذلك مشترك بين الخصوص والعموم (...) وأنّ تلك الصيغ نقلت من عرف الشرع إلى العموم» (١٠٩). وقد أجمل المحقق الحليّ هذه الأقوال، قال: «في اللغة ألفاظ موضوعة للعموم» وهو اختيار الشيخ رحمه الله، وقال المرتضى: هي مشتركة كلّها بين العموم والخصوص نظراً إلى الوضع لا إلى الشرع، وقال قوم: هي حقيقة في الخصوص مجاز في العموم وتوقّف آخرون» (١١٠).

ثم رد وجه ادعاء كون الألفاظ والهيئات مشتركة بين العموم والخصوص؛ لأنّه يزيد في الالتباس وتعمية الخطاب من جهة، وأنّ مقاصد أهل اللغة وغايتهم الإيضاح وإزالة الاشتباه من جهة أخرى، قال: «لنا، لو كانت (كلّ) و (جميع) مثلاً للعموم والخصوص على الاشتراك؛ لكان القائل: رأيت الناس كلهم أجمعين مؤكداً للاشتباه وذلك باطل، بيان الملازمة: أنّ لفظة (كل) و (أجمعين) عند الخصم الملازمة: أنّ لفظة (كل) و (أجمعين) عند الخصم

مشتركة على سبيل الحقيقة، واللفظ الدال على شيء يتأكد بتكريره فيلزم أن يكون الالتباس مؤكداً عند تكريره، وأمّا بطلان اللازم فلأنا نعلم ضرورة من تعاضد أهل اللغة إزالة الاشتباه بتكرير هذه الألفاظ» (١١١). وقد ردّ المحقق الحلي الوجوه التي ذكرها من قال بالاشتراك، منها: لو كانت ألفاظ العموم للاستغراق؛ لعلم ذلك إما بالبديهية أو بالمشافهة أو بالتواتر أو الآحاد، قال: «والثلاثة الأولى باطلة ؛ لأنّها لو كانت حقًا لاستوينا فيها والآحاد ليست طرقاً إلى العلم» (١١٢) . إذ لا مجال . . . بمجرده في الوضع، وأمّا النقل (التواتر) والآحاد منه ال قيد البقين (١١٣)

ومن الجدير بالذكر أنّ للمحقق الحليّ رأيين ، أحدهما: تبنى فيه ( نظرية إنكار أخبار الواحد) وقد أورد هذا الرأى في كتابه المعتبر ، إذ قال : «فما قبله الأصحاب ، أو دلت القرآئن على صحته عُمل به، وما أعرض الأصحاب عنه ، أو شــذ يجب إطراحــه» (١١٤). وهو بهــذا وافق رأي ابن إدريس الحليّ (ت ٥٩٨هـ) الذي اختار رأي الشريف المرتضى (ت٤٣٦هـ). والثاني: تبنى فيه (نظرية قبول أخبار الواحد)، وقــد أورد هذا الرأي في كتابه المعارج إذ قال: «إذا تجرد عن القرائن الدالة عن صدقه ، ولم يوجد ما يدل على خلاف متضمنه ، افتقر العمل به إلى اعتبار شروط» (١١٥). وواضح أنَّه قبل خبر الواحد الظنيِّ المجرد عن القرائن، إِنْ لَـم يكن معرضًا بحديث آخر إلا أنَّه قبل خبر الواحد الظنيّ المجرد عن القرائن ، إنْ لم

يكنْ معرضًا بحديث آخر إلّا أنّه قبله بشروط، وهو بهذا الرأي وافق رأي الشيخ الطوسيّ ، وهو الرأي السائد من عصر المحقق الحليّ حتى يومنا هذا .

وقد أشار المحقق الحليّ إلى ألفاظ العموم وهيئاته، وهي:

(من) و (ما) إذا كانتا معرفتين بمعنى (من) و (ما) إذا كانتا معرفتين بمعنى (الذي) لا تعمّان، وإن وقعتا للشرط أو الاستفهام عمّتا. (١١٦) قال الشيخ الطوسي: «فمنها (مَن) في جمع العقلاء إذا كان نكرة في (الجازاة) والاستفهام، ومتى وقعت معرفة لم تكن للعموم وكانت بمعنى (الذي) هي خاصة بلا خلاف». (١١٧) وقال: «ومنها (ما) في ما لا يعقل إذا وقعت الموقع الذي ذكرناه من الجازاة والاستفهام ومتى كانت معرفة لم تكن مستغرقة كما قلنا في (مَن) سواء» (١١٨).

(كلّ) و (جميع) تفيدان الاستغراق للتأكيد كانتا أو لغيره.(١١٩)

ويرى علي الأيرواني أنَّ لفظ (كلَّ) شأنه تأكيد العموم المراد من المدخول فلولا أنَّ المدخول أريد فيه العموم لم يكن للفظ (كل) محل إذ اللطيفة في ذاتها ليس منها كل ولا بعض. (١٢٠)

ويرى الشيخ المظفر أنَّ (كل) وما في معناها مشل: (جميع وتمام وأيِّ ودائماً تدلّ على العموم في أصل الوضع سواء كان عموماً استغراقياً أم مجموعياً وإن العموم معناه الشمول لجميع أفرادها مهما كان لها من الخصوصيات اللاحقة لمدخولها. (١٢١)

9 C

النكرة (في سياق النهي) وهي من الهيئات التي تدلّ على العموم، قال المحقق: «تعمّ جميعاً وهي في الإثبات بدلاً لوجهين: أحدها أنّ قولك: أكلت شيئاً، فلو لم تكن أكلت شيئاً، فلو لم تكن الثانية عامة لم تحصل لمناقضة، الثاني: لو لم تكن تكن للعموم لما كان قولنا: لا إله إلا الله توحيداً» (١٢٢).

لا جرم أنَّ المحقق الحليّ قد استعان بالأدلة النقلية والبرهانية في إثبات دلالة العموم على النكرة في سياق النفي، وانتفاء هذه الدلالة في سياق الإثبات في ظل توظيف الأمثلة النقلية القائمة على الحجاج والتقريب التداوليّ.

فالنكرة الواردة في سياق النهي مثل قوله تعالى: (( وَلاَ تُصَلِّ عَلَى أَحَد مِّنْهُم مَّاتَ أَبَداً )) [التوبة: ٨٤] وقول النبي (صلَّى الله عليه وآله وسلَّم) (( لا ضرر ولا ضرار)) (١٢٣) ، تفيد العموم ظاهراً إذا لم يكن منها حرف (من) فان دخل عليها حرف (من) أفادته قطعاً ولم تحتمل التأويل كقولنا: ما رأيت من رجل، وما جاءني من أحد، أمّا النكرة الواردة في سياق الإثبات فليس من سياق العموم كقوله تعالى: (( إنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُواْ بَقَرَةً )) [البقرة: (١٢٤)

الجمع المعرّف باللام مشتقاً كان أو غير مشتق، قال المحقق الحليّ: «إن كان معهوداً انصرف إليه، وإلا فهو للاستغراق (...) لنا أن يؤكد بما يقتضي العموم في قولك: قام القوم كلهم، ورأيت المشركين فلو لم يكن الأول للاستغراق لما كان الثاني تأكيداً». (١٢٥)

ولنا وقفة نخالها أليق بالسياق وكشف خطاب المحقق الحلي، فالجمع المعرف بالسلام نحو: المؤمنون والمشركات وغير المؤمنات والمشركات وغير المستق: القوم، الروم، النساء، المعهود يعني الألف واللام العهديتين وهي (أل) المعرف التي تقترن بمعهود سبق ذكره، بمعنى أنّ له واقعاً ذهنياً، نحو: حضر القضاة ، بخلاف اللام التي للجنس كر الروم والقوم والترك ) فإنّها تفيد الاستغراق(١٢٦) ، ويرى المحقق الحليّ أيضاً أنّ العموم يؤكد نحو: قام القوم كلهم بر المؤكد المعنوي كلّهم، وهو دليل على تجسيد دلالة العموم والشمول في الجمع المقترن برأل).

جمع التكسر يفيد الجمع، «فإذا دخلت اللام فإن أفادت الجمع أيضاً لم يكن ثمة فائدة، فسلا بد من إفادة الاستغراق وإلا لتحررت عن تحديد فائدة». (١٢٧) وهذا الجمع يفيد العموم، قال زين الدين العاملي وفاقاً للمحقق الحلي: «ولا نعرف في ذلك مخالفاً من الأصحاب ومحققو مخالفينا على هذا أيضاً، وربّما خالف في ذلك بعض من لا يعتد به منهم وهو شاذ ضعيف لا التفات إليه» (١٢٨).

الجمع المضاف قال المحقق الحليّ: «الجمع المضاف كقولك: عبيدي وعبيد زيد للاستغراق» (١٢٩). وهذا اللفظ لم يلتفت إليه ممن وقفنا على مصنفاتهم كر الشيخ الطوسي وزين الدين العاملي والأخوند الخراساني والشيخ المظفر) سواء أكان جمعاً مضافاً أم مفرداً مضافاً، مشتقاً كان أو غير مشتق. (١٣٠)

الاسم المفرد إذا دخل عليه ( لام

التعريف) أفاد الجنس لا الاستغراق سواء أكان مشتقًا أم غير مشتق (١٣١).

ويبدو في ظل أقوال المحقق الحليّ أنّ دلالة الاسم المفرد الداخلة عليه (أل) المعرَّفة أنّها لا تفيد العموم وإنّ القول بدلالة العموم منسوب كما عزاه المحقق إلى الشيخ الطوسيّ، قال: «وقال الشيخ (ره): يعمّ» (١٣٢).

والقول بعدم دلالة هذا اللفظ على العموم هو اختيار المحقق كما قلنا والعلامة والشهيد الثاني زين الدين العاملي. (١٣٣) وهو الصحيح لعدم تبادر العموم منه إلى الفهم من جانب، وأنه لو عمّ لجاز الاستثناء منه قياساً واطّراداً من جانب آخر. (١٣٤) فلا تغير هذه المعارف العموم ففي قولنا مشلاً: الدينار خير من المرقم، الرجل أقوى من المرأة أي إنّ جنس الدينار خير من جنس الدرهم وجنس الرجال بحسب طبيعتهم الجسمانية أقوى من الجملة المخس النساء، فالتفضيل هنا منصب على الجملة فهو تفضيل جملة على جملة لا تفضيل فرد. (١٣٥)

الجمع المنكّر لا يدلّ على الاستغراق، ذهب المحقق الحليّ إلى أنّ: «الجمع المنكّر لا يدلّ على الاستغراق وحمله الشيخ (ره) على يدلّ على الاستغراق من جهة الكلمة وهو اختيار الجبّائي». (١٣٦) وبيان ذلك أنّ أكثر العلماء على أنّ الجمع المنكّر لا يفيد العموم بل يحمل على أقلّ مراتبه، وممّا قال بإفادته العموم الشيخ الطوسي. إرادة للحكمة؛ بمعنى أنّ المخاطِب الحكيم يريد به العموم، فلو أراد به القلّة لبيّنه، وإذ لا

توجد قرينة وجب حمله على الكلّ والشمول والعموم. (١٣٧)

وقد ردّ المحقق الحليّ على رأي الشيخ الطوسيّ، فقال: «وجوب الأول: لا نسلّم أنّ اللفظ موضوع لها حقيقة، بل موضوع لمطلق الجمع لا للقلَّة من حيث هي قلَّة ولا للكثرة من حيث هي كذلك والدال على الكلِّي غير الدال على الجزئيّ سلّمنا أنّه حقيقة فيهما لكن يجب التوقف إلا لقرينة، والقرينة موجودة مع أقـل الجمع (١٣٨)». ومـن لواحق الجمع ولوازمه معرفة دخول العدد فيه، قال المحقق الحليّ: «الجمع من الاشتقاق: ضمّ الشيء إلى الشيء فمعناه موجود في الاثنين فصاعداً، وفي العرف يفيد ألفاظاً مخصوصة ولفظ الجمع كقولنا: رجال: يفيد الثلاثة فما زاد، وقيل: يقع على الاثنين أيضاً (...) إنّ ألفاظ الجمع توصف بالثلاثة فما زاد، فيقال: رجال ثلاثة ولا يقال: رجال اثنان». (١٣٩) قال الشيخ الطوسيّ : «تناول الجموع الثلاثة فصاعداً حقيقة، وإنَّ أقلَّ الجمع ثلاثة، وذهب قوم إلى أنَّ أقلَّ الجمع اثنان، والأول مذهب الفقهاء» (١٤٠). ويرى الشهيد الثاني العاملي أنّ أقلّ مراتب صيغ الجمع ثلاثة على الأصحّ وقيل: أقلُّها اثنان، (...) أنه يسبق إلى الفهم عند إطلاق الصيغة بلا قرينة الزائد على الاثنين، وذلك دليل على أنّه حقيقة في الزائد دونه، لما هو معلوم من أنّ علامة المجاز تبادر غيره». (١٤١) ويظهر أنَّ المحقق الحليّ قد نظر إلى مقدار الجمع بلحاظين الأول: اللغوي فيدخل

3 C

الجمع في اثنين فصاعداً، ولا ينطوي على الاثنين، فالتقريب التداولي وملاطفة الدلالة ومغازلتها لها الأثر في توظيف اللفظ العمومي ومحاولة مسايرة الفتوى الشرعية بلحاظ أدواتها ومبادئها مع الفضاءات الزمانية والمكانية فالحقيقة التأريخية اليوم أنّ البيئة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية تضطلع بدور رئيس في ظهور تيار ما على حساب تيار آخر وأن الفكر الإنساني يصدر عن إطار عام تمثله الظروف الموضوعية ما يصطلح عليه برالمناخ) تارة أو (السياق) أخرى، أو بحسب التعبير المتداول في الفقه أخرى، أو بحسب التعبير المتداول في الفقه الإسلامي وأصوله بر تأثير الزمان والمكان)، أو (مناسبات الحكم الموضوع) تارة ثالثة. (١٤٢)

#### تعريفه:

قال ابن فارس: «خص الخاء والصاد أصل مطّرد منقاس، وهو يدلّ على الفُرجة والثلمة، فالخصاص الفُرج بين الأثافيّ (...) ومن الباب خصصت فلاناً بشيء خصوصيّة بفتح الخاء وهو القياس؛ لأنّه إذا أُفرد واحد فقد أوقع فرجة بينه وبين غيره، والعموم بخلاف ذلك» (١٤٣). وقال الراغب الأصفهاني: «التخصيص والاختصاص والخصوصة والتخصص بفرد بعض الشيء بما لا يشاركه فيه الجملة وذلك خلاف العموم والتعمّم والتعميم (...) والخاصة ضدّ العامّة، قال تعالى: ((وَاتَّقُواْ فِنْنَةً لاَّ تُصِيبَنَّ النَّنِنَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً )) [الأنفال: ٢٥] أي تعمّكم» (١٤٤). وقد أنكر الشيخ على الكورانيّ تعمّكم» (١٤٤).

تعريف الراغب التخصيص فقال: «فيه ضعف، وقد أخطأ فتصور أنّ التعمّم بمعنى العموم، وهو لبس العمامة (...) وعمّمته ألبسته العمامة وهو من العمّة أي التعمّم» (١٤٥). ولا يُلتفت إلى قول الكورانيّ؛ لأنّ الخاص والتخصيص تكون في قبال العام والتعميم والتعمّم فينظر إلى المعنى المعنويّ فيها لا انحصارها في المعنى الحسي فحسب. وتتجلى دلالة الإفراد والتمييز في تصريفات مادة (خ ص ص) فكلّما أفرد المخصص كلّما ظهر وبان وخصّ عن غيره.

أما في الاصطلاح، فهو: «ما دل على أنّ المراد باللفظ بعض ما يتناوله دون بعيض». (١٤٦) وقد فرق الشيخ المظفّر بين ثلاثة مصطلحات يجمعها أصل واحد (خ ص ص)، قال: « القصد من الخاص (الحكم) الني لا يشمل إلا بعض أفراد موضوعه أو المتعلِّق أو المكلِّف أو أنَّه اللفظ الدال على ذلك، والتخصيص: هـو إخراج بعض الأفراد من شمول الحكم العام، بعد أن كان اللفظ في نفسه شاملاً له لولا التخصيص، هو أن يكون اللفظ من أول الأمر بلا تخصيص غير شامل لذلك الفرد غير المشمول للحكم». (١٤٧) وقد توسع المحقق الحلى في إيراد تصريفات مادة (خ ص ص) مبيناً تعريفاتها كذلك إلا إذا استعمله بعض فائدته والتخصيص ما دل على أنّ المراد باللفظ بعض وعلى النحو الآتى:

الخصوص أو الخاص من الكلام «يفيد أنّه وضع لشيء واحد» (١٤٨).

الكلام المخصوص:» هو أنّه قصر على بعض فائدته» (١٤٩).

التخصيص: « ما دلَّ على أنَّ المراد باللفظ بعض ما تناوله» (١٥٠).

ويظهر أنّ التخصيص هو مناط البحث عنده، وهو قصر العام على بعض مسمياته أي أفراده؛ لذا جعله الملاك في التفريق بينه وبين النسخ من دون الخاص والمخصوص.

#### الفرق بين النسخ و المخصوص:

فرق المحقق الحلي بين النسخ والتخصيص من وجوه خمسة وفاقاً للشيخ الطوسي في العدّة، قال: «الفرق بين النسخ والتخصيص من وجوه، الأوّل: أنّ التخصيص لا يصحّ إلا في الألفاظ والنسخ قد يكون لما علم بدليل شرعي لفظاً كان أو غيره، الثاني: التخصيص يؤذن بأنّ المخصوص غير مراد من اللفظ عند الخطاب، والنسخ يؤذن أنّ المنسوخ مراد عند الخطاب، الثالث: أنّ النسخ يدخل على (عين) واحدة، والتخصيص بخلاف ذلك. الرابع: التخصيص قد يكون بدلالة الفعل والاستثناء وأخبار الآحاد، والنسخ لا يقع بذلك، الخامس: التخصيص مقارن والنسخ متراخ» (١٥١).

وقد أضافً الشيخ الطوسي شرطاً سادساً أنّ «التخصيص يقع على بعض والنسخ ليس كذلك، فعُلم بجميع ذلك مفارقة التخصيص النسخ» (١٥٢).

#### رأيه في تخصيص العام حقيقة أم مجازاً.

ذهب المحقق الحليّ إلى جواز أن يستعمل «الله تعالى العام في الخصوص . . . وقد بيّنا أن

الجاز جائز الحصول في خطابه تعالى، وأما الوقوع فظاهر في القرآن والحديث» (١٥٣). ويرى أنّ القرينة هي التي تجيزه، قال: «ونحن لا نجيزه إلا مع القرينة» (١٥٤). وتخصيص العام مجازاً هو الأقوى، قاله الشيخ الطوسى قال: «إِنَّ العموم إذا خُصَّ كان مجازاً وما به يُعلم ذلك وحصر أدلّته» (١٥٥). وهو قول العلامة الحليّ في أحد قوليه. (١٥٦) وقول الشهيد الثاني (زين الدين العاملي) ومذهب أبي على وأبى هاشم الجبائيين ومن تبعهما وأكثر المتكلمين وباقـــى الفقهاء.(١٥٧) ويرى الشــيخ المظفر أنّ تخصيص العام هو حقيقة وليس مجازاً، «لأنّه في التخصيص بالمتصل كقولك مثلاً: (أكرم كلّ عالم إلا الفاسقين) ، لم تستعمل أداء العموم إلا في معناها، وهي الشمول لجميع أفراد مدخولها غاية الأمر أنّ مدخولها تارة يدل عليه لفظ واحد في صورة التخصيص، فيكون التخصيص معناه أنّ مدخول (كلّ) ليس ما يصدق عليه لفظ عالم مثلاً، بل هو خصوص العالم العادل في المثال» (١٥٨).

ويرى الآخوند الخراساني أنّ حقيقة التخصيص أقوى من مجازيت، وإنّ الثانية لا محذور فيها بوجود القرينة، قال: «التخصيص قد اشتهر وشاع حتى قيل: (ما من عام إلا وقد خُصّ)، والظاهر يقتضي كونه حقيقة لما هو الغالب تعليلاً للمجاز، مع أنّ تيقن إرادته لا يوجب اختصاص الوضع به مع كون العموم كثيراً ما يراد، واشتهار التخصيص لا يوجب كثرة الجاز (...) ولو سلم فلا محذور فيه

أصلًا إذا كانت بالقرينة» (١٥٩). والمتأمل في كلام المحقق المذكور آنفاً أنّ تخصيص العام مجازاً لا يستساغ إلا بوجود القرينة، وهي مقدور عليها؛ لأنّ الواضع أراد التخصيص فتبرز في بنية الخطاب ظهوراً عينياً أو ظهوراً معنوياً.

#### مقدار التخصيص:

اختلف الأصوليون في منتهي التخصيص إلى كم هو؟ فذهب بعضهم إلى جـوازه حتـى يبقى واحـد وهو اختيار السـيد المرتضى (١٦٠). والشيخ الطوسي (١٦١). وقيل وذهب الأكثر ومنهم المحقق الحليّ إلى أنّه لا بدّ من بقاء جمع يقرب من مدلول العام، إلا أن يستعمل في حق الواحد على سبيل التعظيم، قال: «يجوز تخصيص ألفاظ العموم حتى يبقى واحــد (. . . ) وقيل: حتى يبقى ثلاثة، ومنهم من فصّل بين لفظ الجمع وغيره من الألفاظ، وقال أبو الحسين: حتى يبقى كثرة إلا على سبيل التعظيم وهو الأظهر؛ لأنَّا نعلم قبح قول القائل: أكلتُ كلّ ما في البستان من الرمان وفيها ألف وقد أكلتُ واحدة، وكذلك يقبح: أخذت كل ما في الصندوق من الذهب - وفيه ألف - وقد أخذ ديناراً»(١٦٢).

قصارى ما يمكن أن يقال في فهم المحقق لهـنه المسألة: إنه كان واعياً للتصور اللغوي الصحيح القائم على الاستعمال والتداول من جهـة، وفطنته إلى عقلانية الخطاب ومنطقيته وموافقته للعقل إنْ صحيحاً وإنْ موافقاً للعربية، فكثير من الجمل صحيحة بنية وأسلوباً؛ إلّا أنّها

لا توافق العقل من نحو: حملت الجبل، وشربت ماء النهر، وقد التفت سيبويه من قبل إلى هذا الأمر فتحدث عن الكلام القبيح والكلام غير المعقول. (١٦٣) وقد ختم المحقق الحليّ حديثه عن الخصوص وبذكر أدلّة تخصيص العام من دون تقسيمها، غير المشهور (المخصص المنفصل والمتصل) والمخصص المتصل أو غير المتصل، قال: « لا يجوز تخصيص العام بالشرط والغاية و الصفة والاستثناء ودلالة الفعل والكتب والإجماع والسنة متواترة كانت أو آحاداً» (١٦٤). فالمخصص المنفصل أي المستقل أربعة أنواع عند المحقق هي: دلالة الفعل والكتاب والإجماع والسنة متواترة كانت أو آحاداً، أما المخصص المتصل أي غير المستقل فهي الشرط والغاية والصفة والاستثناء. (١٦٥) وقد عالج المحقق الحليّ هذين النوعين معالجته لغوية منطلقاً من منطلقات كلامية فلسفية أصولية، آمل أن تكون لدينا فرصة سانحة سامحة لدراسة ما يتصل بهذا المطلب ( العام والخاص)، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين وصلّى الله على محمد وآله الطاهرين.

### خاتمة البحث و نتائجه

بعد هذه المسيرة البحثية في رحاب معارج المحقق الحليّ، آن الأوان أن نلملم النتائج التي نحسب أنّها أولى بالتقديم والكشف: الأولى: ظهر أنّ المباحث اللفظية (المبادئ

الأولى: ظهر أن المباحث اللفظية (المبادئ اللغوية) في كتاب المعارج في أصول الفقه للمحقق الحليّ لم تكن مفصلة إلا أنّها جاءت بعبارات دقيقة جامعة مانعة.

الثانية: يرى المحقق الحليّ أنّ قصد المتكلم وإرادته في إفهام المخاطبين هو الأساس في عملية الخطاب الكلامي خاصة و نظرية الوضع عامة.

الثالثة: مبدأ التعهد والالتزام التي تبناها المحقق الحلي في الوضع لم يكن مجرد مبدأ فكري يفسر الوضع فحسب، بل كان يدخل في وضع الحلول للكثير من المفاهيم الأصولية والفقهية لديه.

الرابعة: عنايته بالتحديد الدقيق والتقسيم العقلي لكثير من المفاهيم التي عالجها فضلاً عن التعريفات الجامعة المانعة كما هو الحال في تعريفه (الخطاب والكلام والمهمل والمستعمل والحقيقة والمجاز والعموم والخصوص) وغيرها. الخامسة: يرى المحقق الحليّ أنّ أغلب الشروط المائزة بين الحقيقة والمجاز كالاطراد، واستعمال أهل اللغة لها، وتعليق اللفظة بما يستحيل تعلقها به، وصحة التصرف كالتثنية والجمع وغيرها فيها نظر.

السادسة: ظهر أنَّ المحقق الحليّ من القائلين

بوجود الحقيقة الشرعية كالصلاة والصوم والزكاة وغيرها، وأنّ الإسلام (الشارع المقدس) قد أضاف لها دلالات جديدة جعلها شرعية إسلامية.

السابعة: قدمَ المحقق الحليّ أنَّ الأصل في أكثر المباحث اللفظيّة عدم النقل من الحقيقة إلى المجاز فضلاً عن قوله بأصالة الحقيقة ولا يتم النقل إلّا بوجود القرائن.

الثامنة: يرى المحقق الحليّ أنّ عدم المنافاة (التناقض)والسياق يجيز وقوع المشترك اللفظي، كالقرء والطهر والحيض، وبين الحقيقة والمجاز. التاسعة: إمكان وقوع المشترك اللفظيّ في القرآن الكريم تحفظاً وندرة ولا سيّما آيات غير الأحكام.

العاشرة: ظهر أنَّ المحقق الحليّ من القائلين بأصالة العموم ولا يركن إلى الخصوص إلا بالقرائن المحيطة بالنص والخطاب.

الحادي عشرة: يرى المحقق الحليّ أنّ ادّعاء كون الألفاظ والهيآت مشتركة بين العموم والخصوص غير صحيح ؛ لأنّ الاشتراك يزيد في التباس التصورات من جهة وتعمية الخطابات وغموضها من جهة أخرى، وأنّ مقاصد أهل اللغة وغاية الواصفين الإيضاح ودرء الاشتباه.

الثانية عشرة: ظهر أنّ المحقق الحليّ من الذين لا يأخذون بأخبار الآحاد وفاقاً لابن إدريس الحليّ؛ لأنّها في نظره لا تخرج عن أمرين، هما: أنّها من الروايات الضعيفة، وقد أسقط العلماء حجية الأخبار الضعيفة، إذ إنّها من الراسيل.

الثالثة عشرة: تبيّن لنا أنّ المحقق الحليّ كان واعياً للتصور اللغوي الصحيح القائم على الاستعمال والتداول من جهة، ومجاراة العقل والمنطق من جهة أخرى، ومن هنا فإنّه قبّح جملاً يرى أنّها لا توافق العقل والمنطق على الرغم من توافر عناصر إسنادها المحكمة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلّى

الله على محمد و آله الطاهرين.

#### الهوامش:

#### (Endnotes)

- (۱) مقاييس اللغة ، ابن فارس : ٦ / ١١٧
- (٢) ينظر : معجم مفردات ألفاظ القرآن : ٨٧٤
  - T97 / A (T)
  - (٤) التعريفات ، الجرجاني : ٢٥٢ \_ ٢٥٣ .
- (٥) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون: ٢/ ١٧٩٥.
- (٦) ينظر: تقريب الوصول إلى علم الأصول: ابن جُزي: ٦٣.
- (٧) ينظر: إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول: الشوكاني: ١/ ٧٥.
  - (٨) ينظر: كفاية الأصول: ٢٤.
- (٩) ينظر: دروس في علم الأصول: ١/ ٨. ودلالة الألفاظ عند الأصوليين: محمد توفيق محمد: ١١ (الهامش).
- (١٠) البحث الدلالي عند الشوكاني في كتابه إرشاد الفحول(رسالة الماجستير): محمد عبد الله على: ٢١.
  - (١١) البحث النحوى عند الاصوليين، مصطفى جمال الدين: ١٣.
    - (۱۲) قضايا لغوية قرآنية : ۲۱ .
  - (١٣) البحث النحوي عند الاصوليين، مصطفى جمال الدين: ١٣.
    - (١٤) ينظر: الموافقات في أصول الشريعة ، الشاطبيّ: ٢/ ٦٦ .
  - (١٥) ينظر : الإتجاه التداوليّ والوظيفيّ في الدرس اللغويّ ، نادية رمضان النجار: ٧٣

- (١٦) رجال ابن داوود الحليّ : ٦٢ .
  - (۱۷) المصدر نفسه.
  - (١٨) لؤ لؤة البحرين: ٢٢٧ .
- (١٩) منتهى المقال في أحوال الرجال : ٢/ ٢٤٠
  - (٢٠) لؤ لؤة البحرين: ٢٢٧
  - (٢١) ينظر : مقاييس اللغة : مادة ( عرج )
- (۲۲) ينظر لسان العرب : ۲ / ۳۲۱ \_ ۳۲۲.
  - (٢٣) المعارج في علم أصول الفقه: ١
    - (٢٤) المصدر نفسه والصحيفة نفسها .
- (٢٥) ينظر : تفسير أمومة المحكمات وإمامة أهل البيت (ع) ، الشيخ محمد السند : ٥٥٣.
  - (٢٦) المعارج في أصول الفقه: ١.
  - (٢٧) ينظر : المصدر نفسه والصحيفة نفسها .
    - (٢٨) معارج الأصول ، المحقق الحليّ : ٢.
  - (۲۹) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك : ۱۳/۱.
    - (٣٠) معارج الأصول: ٤٩.
      - (۳۱) المزهر : ١٤/١.
  - (٣٢) المزهر في علوم اللُّغة وآدابها : ١/٤٠، كفاية الأصول : ١/٢٥ هامش (٢١) .
    - (٣٣) الاحكام في أصول الإحكام ، الآمدي : ١ / ٧٤ .
      - (٣٤) فرائد الاصول: ٣٠/١.
      - (٣٥) المزهر في علوم اللغة: ١/٠٤
  - (٣٦) البحث الدلاليّ في آيات الأحكام عند السيد الخوئي، صباح عيدان العبادي: ٤٠.
    - (٣٧) المعارج في أصول الفقه: ٤٩ .
- (٣٨) كفاية الأصول ، الأخواند الخراساني : ١٧ وينظر :البحث الدلاليّ عند السيد محمد صادق الصدر ، د . رحيم الشريفيّ : ١٧٧ .
- (٣٩) العقــل واللغــة والمجتمــع ، جون ســيرل : ٥، وينظر الإتجاه التداولــي والوظيفي في الدرس اللغوى، ناديّة رمضان النجار: ٢٩
  - (٤٠) المعارج في أصول الفقه: ٤٩
    - (٤١) المصدر نفسه.
    - (٤٢) أمالي الزجاجي: ٢٣٨-٢٣٩

- (٤٣) الكتاب، سببويه : ١/ ١٢
- (٤٤) شرح قطر الندى وبل الصدى : ١٢/١
  - (٤٥) شرح الكافية: ١/ ٩-١٠
- (٤٦) لسان العرب ، ابن منظور : ١٠ / ٤٩.
  - (٤٧) كتاب العين ( جوز ) : ٦ / ١٦٥
    - (٤٨) دلائل الاعجاز: ٦٦٣
  - (٤٩) المعارج في علم أصول الفقه: ٥٠
  - (٥٠) أصول الفقه، محمد رضا المظفر: ١٣.
    - (٥١) المعارج في علم أصول الفقه: ٥١
      - (٥٢) أصول الفقه، المظفر: ٢٠
- (٥٣) اصطلاحات الأصول ومعمظ اتجاهاتها: الشيخ علي المشكين : ١٣٣.
  - (٥٤) المعارج في علم أصول الفقه: ٣
  - (٥٥) المعارج في علم أصول الفقه: ٣
    - (٥٦) المصدر نفسه: ٦.
    - (٥٧) المصدر نفسه: ٦
  - (٥٨) أصول الفقه ، محمد رضا المظفر: ٣.
  - (٥٩) مصطلحات علم أصول الفقه، خلف محمد المحمد: ٤٦-٤٧.
    - (٦٠) مصطلحات علم أصول الفقه: ٤٦.
      - (٦١) المعارج في علم أصول الفقه ٣٠.
- (٦٢) دلالة الألفاظ: إبراهيم أنيس:١٦، فقه اللغة وخصائص العربيّة:٢٢٠ .
  - (٦٣) علم اللغة ، على عبد الواحد وافي: ٣٢١.
    - (٦٤) أدب الكاتب: ١٥٢.
  - (٦٥) معجم ألفاظ القرآن الكريم: غَوَطَ: ١/ ٣٠١.
    - (٦٦) مقدمة لدراسة اللغة: ٣١٦.
  - (٦٧) دراسة المعنى عند الأصوليين: ١٠٤، دلالة الألفاظ: ١٥٢ ١٥٣
- (٦٨) ينظر على سبيل المثال : بداية المعرفة منهجيّة حديثة في علم الكلام، حسن مكي العاملي:
  - ١٤-١٣، وينظر: مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني: ١٠٦.
    - (٦٩) لمعارج :
- (٧٠) ينظر: مدرسة الكوفة: ٣٥ وما بعدها، ومكانة الخليل بن أحمد في النحو العربيّ، جعفر نايف

- عابنة: ١٥٧ ١٧٧
- (٧١) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، الشوكاني: ٢١
  - (٧٢) المعارج في أصول الفقه: ٤
    - (٧٣) أصول الفقه/ المظفر/ ٢٧
  - (٧٤) دراسة المعنى عند الأصوليين: ١٠٥.
    - (٧٥) المعارج في أصول الفقه:: ٤
      - (٧٦) كفاية الأصول: ٣٧ .
  - (۷۷) محاضرات في أصول الفقه: ١٤٧/١-١٤٨
  - (٧٨) مفتاح الوصول إلى علم الأصول: ١/ ٢٣٩.
- (٧٩) الدلالة القرآنية عند الشريف المرتضى ، حامد كاظم عباس : ١١٩
  - (۸۰) المعارج: ٤
  - (٨١) أصول الفقه: ٢١.
- ( $\Lambda$ ۲) منهج الأصول ، محمد صادق الصدر: ۱/  $\Lambda$ 0  $\Lambda$ 7 ، ومنتهى الأصول ، حسن الموسوي البجنوردي : ۱/  $\Lambda$ 7  $\Lambda$ 8
  - (٨٣) تقريب الوصول إلى علم الأصول: ابن جزيّ : ٤٥
- (٨٤) الإبهاج في شرح المنهاج ، السبكي: ١/ ٢٤٨، وإرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول: ٩١.
  - (٨٥) مصطلحات علم أصول الفقه، خلف محمد المحمد /: ٨٨.
    - (٨٦) المعارج: ٥١
    - (٨٧) المزهر في علوم اللغة وأنواعها، السيوطي: ١/ ٢٩٣.
      - (٨٨) المعارج: ٤.
      - (٨٩) كفاية الأصول: ٥٣
        - (٩٠) المعارج: ٤.
        - (٩١) المعارج: ٥
  - (٩٢) من تجارب الأصوليين في المجالات اللغوية، محمد تقي الحكيم: ٩٦
    - (۹۳) المعارج: ۱٤
  - (٩٤) تلخيص البيان في مجازات القرآن، الشريف المرتضى: ٢٢٥-٢٢٦
    - (٩٥) مقاييس اللغة: ٥٤٠ (مادة عم)
  - (٩٦) ينظر: صحاح اللغة وتاج العربية، الجوهري: ١٧٣٨/٥ (مادة عم)

- (٩٧) العدة في أصول الفقه: أبو جعفر الطوسي: ٢٧٣.
  - (٩٨) كفاية الأصول: ٢١٦
  - (٩٩) أصول الفقه: محمد رضا المظفر/ ١٠١
- (١٠٠) الوجيز في أصول الفقه ، عبد الكريم زيدان: ٣٠٥، وينظر: مصطلحات علم أصول الفقه:
  - 77-77
  - (١٠١) المعارج في أصول الفقه: ١٧.
  - (١٠٢) المصدر نفسه: ١٧، وينظر: العمدة في أصول الفقه: ١٧.
    - (۱۰۳) المعارج: ۱۷
    - (١٠٤) العدّة في علم أصول الفقه: ٢٧٤
    - (١٠٥) معالم الدين وملاذ المجتهدين : ١٠٢
  - (١٠٦) العدّة في علم أصول الفقه: ٢٧٣، وينظر: معالم الدين وملاذ المجتهدين:١٠٢
    - (١٠٧) العمدة في أصول الفقه: ٢٧٣.
    - (١٠٨) الإحكام في أصول الأحكام ، الآمدي: ٣/٣٠٤
    - (١٠٩) الذريعة إلى أصول الشريعة: السيد الشريف مرتضى :٢٠١
      - (١١٠) المعارج في أصول الفقه: ١٧
      - (١١١) المعارج في أصول الفقه :: ١٨
        - (۱۱۲) المصدر نفسه : ۱۸
      - (١١٣) معالم الدين وملاذ المجتهدين: ١٠٣
      - (١١٤) معالم الدين وملاذ المجتهدين: ١٠٣
        - (١١٥) معارج الأصول: ٢١٤.
      - (١١٦) المعارج في أصول الفقه : ١٨- ١٩
        - (١١٧) العدّة في أصول الفقه/ ٢٧٢
          - (۱۱۸) المصدر نفسه : ۲۷۶
        - (١١٩) المعارج في أصول الفقه: ١٩
    - (١٢٠) الأصول في علم الأصول، على الأيرواني النجفي: ١٦٦
      - (١٢١) أصول الفقه ، المظفر: ١٠٢
      - (١٢٢) المعارج في أصول الفقه: ١٩
      - (۱۲۳) الكافي للكلينى : ٥/ ٢٩٢
- (١٢٤) الوجيز في أصول الفقه، عبد الكريم زيدان:٣٠٨، وينظر: أصول الفقه/ المظفر: ١٠٢-٣٠٣

- (١٢٥) المعارج في أصول الفقه: ١٩
- (۱۲٦) ينظر: شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك : ١/ ١٧٥
  - (١٢٧) المعارج في أصول الفقه: ١٩
  - (١٢٨) معالم الدين وملاذ المجتهدين: ١٠٤
    - (١٢٩) المعارج في أصول الفقه: ١٩
      - (۱۳۰) المصدر نفسه: ۱۹
      - (١٣١) المصدر نفسه: ١٩
      - (١٣٢) المصدر نفسه: ١٩
- (١٣٣) تهذيب الأصول إلى علم الأصول، العلّامة الحلي: ٧٣، ومعالم الدين وملاذ المجتهدين: ١٠٤
  - (۱۳٤) معالم الدين: ١٠٤
  - (١٣٥) الوجيز في أصول الفقه: ٣٠٧
  - (١٣٦) المعارج في أصول الفقه: ٢٠
  - (١٣٧) العدّة في أصول الفقه: ٢٧٦
  - (١٣٨) المعارج في أصول الفقه : ٢٠
    - (١٣٩) المصدر نفسه : ٢١
    - (١٤٠) العدّة في أصول الفقه: ٢٧٦
  - (١٤١) معالم الدين وملاذ المجتهدين : ١٠٧
- (١٤٢) تطور علم الكلام (دراسة في تحولات المنهج حتى القرن السابع الهجري، على المدن: ١١-١٦
  - (١٤٣) مقاييس اللغة: ٢٤١ (مادة خصّ)
- (١٤٤) مفردات الراغب الأصفهاني مع ملاحظات العاملي: الراغب الأصفهاني، (مادة خصّ): ٢٨٦
  - (١٤٥) المصدر نفسه: ٢٨٦
  - (١٤٦) مصطلحات علم أصول الفقه: ٣٤، العدّة في أصول الفقه: ٣٠٣، كفاية الأصول: ٢١٦
    - (١٤٧) أصول الفقه ، الشيخ المظفر: ١٠١
      - (١٤٨) المعارج في أصول الفقه: ٢١
        - (١٤٩) المصدر نفسه: ٢١
    - (١٥٠) المصدر نفسه: ٢١ ، وينظر: الوجيز في أصول الفقه: ٣١٠
      - (١٥١) المعارج في اصول الفقه: ٢١-٢٢
        - (١٥٢) العدة في أصول الفقه: ٣٠٣
        - (١٥٣) المعارج في اصول الفقه: ٢٢

- (١٥٤) المصدر نفسه: ٢٢
- (١٥٥) العدة في أصول الفقه:٣٠٦
- (١٥٦) نهاية الأصول في علم الأصول، العلامة الحلى: ٢/٨١٨ \_ ٢١٩ .
  - (١٥٧) معالم الدين وملاذ المجتهدين: ١١٣
  - (١٥٨) أصول الفقه، الشيخ المظفر: ١٠٥-١٠٦
    - (١٥٩) كفاية الأصول: ٢١٦-٢١٦
    - (١٦٠) الذريعة إلى أصول الشريعة : ٢١١
      - (١٦١) العدّة في أصول الفقه: ٣٠٧
      - (١٦٢) المعارج في أصول الفقه: ٢٢
        - (۱٦٣) الكتاب: ١/ ٢٦
- (١٦٤) المعارج في أصول الفقه : ٢٢، وينظر: الوجيز في أصول الفقه: ٣١١
  - (١٦٥) ينظر: الوجيز في أصول الفقه: ٣١١- ٣٣٠

## المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- الإبهاج في شرح المنهاج ، علي بن عبد الكافي السبُّكي (ت٥٦٥ه) ، وولده تاج الدين عبدالوهاب بن علي السبُّكي (ت٧٠١ه) ، الطبعة الاولى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٠٤ ه \_\_\_\_ ١٩٨٤ م .
- الاتجاه التداوليّ والوظيفيّ في الدرس اللغويّ ، نادية رمضان النجار، مؤسسة حورس الدولية ، الاسكندرية ، ٢٠١٣ م .
- الإحكام في أصول الأحكام، الامام العلّامة على بن محمد الآمدي ، علّق عليه العلاّمة الشيخ عبدالرزاق عفيفي ، الطبعة الثانية ، بيروت ، ١٤٠٢ هـ .
- أدب الكاتب ، لعبد الله مسلم بن قتيبة ( ت٢٧٦هـ) ، تح محمد محيي الدين عبد الحميد ، طبعة السعادة ، القاهرة ، ١٩٥٨م .
- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق في علم الأصول، محمد بن علي بن محمد الشوكاني (١٢٥٥هـ)، قراءة أحمد عبد السلام ، الطبعة الأولى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٩٩٤ م .
- اصطلاحات الأصول ومعظم ابحاثها ، الميرزا علي المشكيني ، الطبعة الخامسة ، الناشر دفتر نشر الها دي ، قم ،١٤١٣ هـ .
- أصول الفقه ، محمد رضا المظفر، الطبعة الاولى ، مكتبة العزيزي، قم، ، ١٤٢٧ هـ ٢٠٠٦م.

- الأصول في علم الأصول ، على الايرواني النجفي، تحقيق: محمد كاظم رحمن، الطبعة الأولى، مركز أبحاث الدراسات الإسلامية، ، إيران، ١٤٢٢هـ.
- البحث الدلاليّ عند السيد محمد محمد صادق الصدر (ت ١٤١٩) ، د . رحيم كريم علي الشريفيّ، الطبعة الأولى ، مؤسسة النخب الإسلامية ، دار الضياء للطباعة ، ١٤٢٩ هـ ـ ٢٠٠٨م .
- البحث الدلالي عند الشوكاني في كتابه إرشاد الفحول ، محمد عبد الله علي سيف, (رسالة ماجستير), كلية الآداب, الجامعة المستنصرية, ١٤٢٠هـ- ١٩٩٩ م.
- البحث الدلاليّ في آيات الأحكام عند السيد الخوئي، صباح عيدان العبادي ، الطبعة الاولى، دار الفيحاء ، بيروت ، ١٤٣٤\_ ٢٠١٣.
- البحث النحوي عند الاصوليين، مصطفى جمال الدين ، منشورات وزارة الثقافة والاعلام ، الجمهورية العراقية ، ١٩٨٠م .
- بداية المعرفة منهجيّة حديثة في علم الكلام، حسن مكي العاملي ، الشيخ حسن محمد مكي العاملي ، الدار الاسلامية للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، ٢٠١٢ م
- تطور علم الكلام الإمامي (دراسة في تحولات المنهج حتى القرن السابع الهجري)، على المدن، مراجعة الدكتور عبد الجبار الرفاعي، الطبعة الاولى، مركز دراسة فلسفة الدين بغداد، ١٤٣١هـ، ٢٠١٠م.
- -التعريفات ، السيد الشريف علي بن محمد الجرجاني ، الطبعة الأولى ، دار إحياء التراث العربي، بيروت ، ١٤٢٤ هـ ــــ ٢٠٠٣ م .
- تفسير أمومة الولاية والمحكمات للقرآن الكريم ، الشيخ محمد السند البحرانيّ ، الشيخ محمد السند، الطبعة الأولى ، مؤسسة الصادق للطباعة والنشر ، طهران ، ١٤٣٤ هـ .
- تقريب الوصول إلى علم الأصول، أبو القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن جُزي ، تحقيق : محمد الختار بن محمد الأمين الشنقيطيّ ، الطبعة الثانية ، المدينة المنورة ، ١٤٢٣ هـ \_\_\_ ٢٠٠٢ م .
- تلخيص البيان في مجازات القرآن ، أبو الحسن محمد بن أبي الحسين بن موسى المعروف بالشريف الرضيّ (ت ٤٠٦هـ) ، تحقيق محمد عبدالغني حسن ، الطبعة الثانية ، دار الاضواء ، بيروت ، ١٤٠٦ هـ ١٩٩٠ م .
- تهذيب الأصول إلى علم الأصول، العلّامة الحلي ، تحقيق محمد حسين الرضوي الكشميري ، الطبعة الأولى ، مؤسسة الإمام على عليه السلام ، لندن ، ١٤٢١ هـ .
  - جامع السعادات، محمد مهدي النراقي، مؤسسة التاريخ العربي، ط١، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م
    - الدار العربية للعلوم ، بيروت ، ٢٠٠٦م .
  - دراسة المعنى عند الأصوليين، طاهر سالم حمودة، الدار الجامعية، الاسكندرية، مصر، ١٩٨٣م.

- دروس في علم الأصول ، الحلقة الأولى ، السيد محمد باقر الصدر ،الطبعة الثانية ، دار الكتاب اللبنانيّ ، بيروت ، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م .
  - دلالة الألفاظ ، إبراهيم أنيس ، الطبعة الثالثة ، مكتبة الانجلو المصرية ، ١٩٧٢ م.
- دلالة الألفاظ عند الاصوليين ( دراسة بيانية ناقدة ) ، الدكتور محمد توفيق محمد سعد ، الطبعة الأولى ، مطبعة الأمانة ، القاهرة ، ١٩٨٧ م .
- الدلالة القرآنية عند الشريف المرتضى، حامد كاظم عباس، الطبعة الاولى ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، ٢٠٠٤م
- الذريعة إلى أصول الشريعة ، علي بن الحسين الموسوي الملقب بالشريف المرتضى ( ت 378هـ ) ، مؤسسة الصادق (ع) ، تحقيق اللجنة العلمية في مدرسة الامام الصادق (ع) ، قم ، (د. ت) رجال ابن داوود الحليّ ، تقي الدين الحسن بن علي بن داوود الحليّ (ت 379هـ ) ، تحقيق محمد صادق بحر العلوم ، المطبعة الحيدرية ، النجف الأشرف ، 379م .
- شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك ، لبهاء الدين عبد الله بن عقيل العقيلي المصري ( ت٧٦٩هـ)، ومعه كتاب منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عقيل ، محمد محيي الدين عبد الحميد ، مكتبة دار التراث ، القاهرة ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م .
- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (ت ٣٩٣هـ) تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار ، دار العلم للملايين ، بيروت ،الطبعة الرابعة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م. العدّة في أصول الفقه، أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسيّ (ت٢٠٠٥) تحقيق محمد رضا الأنصاري القميّ، الطبعة الأولى، مطبعة ستارة، قم، ١٤١٧ه.
- العقل واللغة والمجتمع ، جون سيرل ، ترجمة سعيد الغانمي، الطبعة الأولى، الدار العربية للعلوم، بيروت ، ٢٠٠٦م .
- علم اللغة ، على عبد الواحد وافي، مكتبة نهضة مصر بالفجّالة، الطبعة الرابعة، ١٣٧٧هـ١٩٥٧م.
- فرائد الاصول ، الشيخ الأعظم استاذ الفقهاء والمجتهدين الشيخ مرتضى الانصاري ( ت١٢١٨ه)، اعداد لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم ، قم ، مجمع الفكر الاسلاميّ ١٤١٩هـ .
- فقه اللغة و خصائص العربيّة، محمد المبارك ، الطبعة الثالثة ، دار الفكر ، بيروت ، ١٩٦٨م .
- قضايا لغوية قرآنية ، د. عبد الأمير كاظم زاهد ، الطبعة الأولى ، بغداد ، ١٤٢٤ هـ٢٠٠٣ م .
- الكافي ، ابو جعفر محمد بن يعقوب الكليني ( ت٣٢٩ هـ ) ، طبع مع ثلاثة كتب هي ( مَنْ لا يحضره الفقيه للصدوق )، و( تهذيب الاحكام والاستبصار للطوسيّ )، ضمن ( الكتب الأربعة) تنظيم
- : صادق بزر كربفروبي ، الطبعة الأولى ، مؤسسة أنصاريان ، قم ، ايران ، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م .
- كتاب ســيبويه ، أبي بشــر عمرو بن عثمان بن قنبر (ت١٨٠هـ)، تحقيق: عبد الســـلام هارون ،

- ط٢، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ١٤٠٢هـ ـ ١٩٨٢م .
- كفاية الأصول ، محمد كاظم الخراساني الملقب بــ(الآخوند) (ت ١٣٢٩هـ), الطبعة الخامسة, مؤسسة النشر الإسلامي , قم , طهران , ١٩٦٤م
- كفاية الأصول ، الشيخ محمد كاظم الخراساني ، الطبعة الثالثة ، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت ١٤٩٢هـ \_ ٢٠٠٨م.
- لسان العرب: أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري الطبعة الثالثة ، دار إحياء التراث العربي, بيروت, لبنان, ١٩٨٦م
- محاضرات في أصول الفقه ، تقرير الأبحاث لسماحة آية الله العظمى السيد أبو القاسم الخوئي، تأليف الشيخ محمد اسحاق الفياض ، الطبعة الخامسة ، مؤسسة الخوئي الاسلامية ، ١٤٣٤هـ ٢٠١٣ م .
  - المحظور اللغويّ والمحسن اللفظيّ
- محمــد بــن إدريس الحليّ (ســيرته عصره منهجه)، محمد مهدي إبراهيــم ، الطبعة الأولى، دار السلام، بغداد، ١٤٣٠هـ ــــــــــــ ٢٠٠٩م.
- مدرسة الكوفة النحوية ، د. مهدي المخزومي ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر ، ١٣٧٧هـ ـ ١٩٥٨م .
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها للعلَّامة السيوطي (ت٩١١هـ) ، شرح وضبط وتصحيح محمد أحمد جاد المولى ، علي محمد البجاوي ، محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار إحياء الكتب العربية ، د.ت. مصطلحات علم أصول الفقه، الدكتور خلف محمد المحمد ،الطبعة الأولى ، مؤسسة الريان ، بيروت ، ٢٠٠٤م.
- معالم الدين وملاذ المجتهدين ، جمال الدين نجل الشهيد الثاني ، الطبعة الثانية عشرة ، مؤسسة النشر الإسلامي ، قم ، ( د . ت ) .
- مفتاح الوصول إلى علم الأصول ، أحمد كاظم البهادلي ، الطبعة الثانية ، دار المؤرخ العربيّ ، بيروت ، ١٤٢٩ هـ \_ ٢٠٠٨ م .
- معجم مفردات ألفاظ القرآن ، الراغب الأصفهاني، الطبعة الاولى، دار المعارف (د.ت). مفردات ألفاظ القرآن ، معجم ألفاظ القرآن الكريم: مجمع اللغة العربية في القاهرة, الهيأة العامة لشؤون المطابع الأميرية, القاهرة، ١٤١٦هـ- ١٩٩٦م.
- مقاييس اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس (ت٣٩٥هـ) ترتيب وتصحيح إبراهيم شمس الدين،

- الطبعة الاولى ، شركة الأعلمي، بيروت، ٢٠١٢م \_ ١٤٣٣هـ
- مقدمة لدراسة اللغة ، الدكتور حلمي خليل ، دار المعرفة الجامعية ، ٢٠٠٠م .
- مكانة الخليل بن احمد في النحو العربي ، للدكتور جعفر نايف عبابنه ، الطبعة الاولى ، عمان، الاردن ، ١٩٨٤ م .
- من تجارب الأصوليين في المجالات اللغوية، محمد تقي الحكيم ، الطبعة الأولى ، المؤسسة الدولية للدراسات والنشر، بيروت ، ١٤٢٣ هـ \_ ٢٠٠٢ م .
- منتهى الأصول، حسن الموسوي البجنوردي ، الطبعة الاولى ، مؤسسة مطبعة العروج ، إيران، ١٤٢١هـ
  - منهج الأصول ، محمد صادق الصدر، النجف الأشرف، د. ط ، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- الموافقات ، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى: ٧٩٠هـ)، تحقيق.
- أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان ، الطبعة الاولى الناشر: دار ابن عفان،١٤١٧هـ ١٩٩٩م.
- موسـوعة كشـاف اصطلاحـات الفنون ، محمد علي التهانويّ ، تحقيـق الدكتور علي دحروج ، الطبعة الاولى ، مكتبة لبنان ناشرون ، بيروت ، ١٩٩٦م .
- نهاية الأصول الى علم الأصول، للإمام جمال الدين أبي منصور الحسن بن يوسف بن المطهر المعروف بالعلامة الحليّ ، تحقيق ابراهيم البهادري ، الطبعة الأولى ، مؤسسة الإمام الصادق عليه السلام ، ايران ، ١٤٢٦ هـ .
- الوجيز في أصول الفقه ، عبد الكريم زيدان، مؤسسة الرسالة ، الطبعة الخامسة عشرة ، بيروت، ١٤٢٧هـ \_ ٢٠٠٦م.

# الكُدقَّ ق

# منهج الاجتهاد عند العلامة الحلى(قُدِّس سرَّهُ)

م. د. مسلم محمد العميدي وحدة الدراسات والبحوث في مركز العلامة الحليّ

The Approach of Independent Reasoning (Ijtihad)
Followed by

AL-ALLAMA AL-HILLI (MAY ALLAH SANCTIFY HIS SECRET)
BY

Instructor Muslim Muhammad Al-Ameedi, Ph D Unit of Studies and Research in Al-Allama Al-Hilli Centre

### **ABSTRACT**

THE TERM (INDEPENDENT REASONONG OR IJTIHAD) HAS PASSED IN SEVERAL STAGES UNTIL IT HAS REACHED ITS PRESENT MEANING. AHLUL-BAIT (THE PROPHET'S HOUSEHOLD)(PBUT) ESTABLISHED ITS RULES IN THE ISLAMIC THOUGHT IN GENERAL, AND IN THE SHIITE THOUGHT IN PARTICULAR. AS REGARDS THE JURISPRUDENT SUBJECT OF THE IJTIHAD ADOPTED BY THE SHIITES, IT PROCEEDED IN AN INCREASING WAY SINCE THE TIME OF THE OCCULTATION OF

THE SUNNA (PROPHET'S SAYINGS AND DOINGS). HE ALSO USED TO OBLIGE THE DISSENTER TO HOLD HIS OWN VIEW SO AS TO EVENTUALLY INVALIDATE HIS EVIDENCE. HE DEPENDED IN HIS COMPARATIVE RESEARCH ON THE NARRATIONS OF THE COMMON PEOPLE, WHOSE CHAIN OF AUTHORITIES IS NOT CONSIDERED AN EVIDENCE. THIS DEPENDENCE WAS HIS MEANS FOR OBLIGING THE DISSENTER TO HOLD HIS OWN VIEW SO AS TO BLOW UP WHAT HE DEPENDED ON. MOREOVER, HE USED THE MEANS OF REFUTATION OF THE EVIDENCE AND PRESENTING THE NEW EVIDENCE. THIS TECHNIQUE IS ONE OF THE BEST DEDUCTIVE TECHNIQUES IN JURISPRUDENCE. IN THE **PRESENT** PAPER WE HAVE REVIEWED THE CHARACTERISTICS OF HIS METHODOLOGY IN HIS JURISTIC BOOKS IN GENERAL. THEY ARE AS FOLLOWS: DISCUSSING THE IDEAS OF THE JURISTIC SCHOOLS AND THEN REFUTING THEM; THE BALANCE IN PRESENTING THE LEGAL JUDGMENT; DEDUCTING THE EVIDENCE THROUGH A QUR'ANIC VERSE OR A NARRATION OF PROPHETIC HADITH AND THE VIEWS OF THE JURISTS; REVIEWING THE IDEAS OF THE FOUR DOCTRINES, SO AS TO KNOW THE DEGREE OF AGREEMENT OF THEIR IDEAS WITH THE IDEAS OF THE IMAMIS.

الگرة!

THE TWELFTH IMAM UNTIL THE PRESENT TIME. AL-ALLAMA AL-HILLI IS CONSIDERED ONE OF THE GREAT SCHOLARS OF ISLAMIC LAW(SHARIA), FROM WHOSE VALUABLE COMPILATIONS ALL THE NATION HAS BENEFITED SINCE THE TIME HE WROTE THEM. HE WAS A JURISPRUDENT, A THEOLOGIAN, A PHILOSOPHER AND A LEADING SCHOLAR IN PHILOLOGY AND PRINCIPLES OF JURISPRUDENCE.

CHARACTERIZED BYUNIQUE **IURISTIC** METHODOLOGY. IN HIS JURISTIC BOOKS HE FOLLOWED THE METHODOLOGY OF COLLECTING AND DETAILING THE VIEWS OF THE ANCIENT SHIITE JURISTS. HE SURVEYED THEIR JURISTIC IDEAS WITHIN HIS STUDY OF THE PROBLEMS THEY SHOWED DIFFERENCES ABOUT, RATHER THAN THE PROBLEMS THE AGREED ON. THEN HE REVIEWED THE JURISTIC PROBLEM AND MENTIONED THE DIFFERENCES OF THE SHIITE JURISTS ABOUT IT. AFTERWARDS HE GAVE PREPONDERANCE TO WHAT HE SAW CONVENIENT OF THOSE IDEAS, OR CHOSE AN INDEPENDENT JURISTIC VIEW. HE USED TO OFFER HIS DEDUCTED EVIDENCE USING THE EXPRESSION (FOR US: IT SEEMS TO US). AFTER INDICATING THE LEGAL OPINIONS(FATWAS) OF THE MASTERS OF THE DOCTRINES, HE INTRODUCED HIS EVIDENCE OF IJTIHAD FROM THE BOOK(THE QUR'AN) AND

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### • المقدمة:

الاجتهاد مأخوذ من الجهد ، وهو في اللغة (الطاقة أو المشقّة) ، ( وعند الفقهاء) : (تحصيل الحجة على الحكم الشرعي) ، واستُخدم لدى علماء العامة بمعنى : (الرأي والقياس) ، وهو عندهم: ((أحد الأدلّة المعتمدة لاستنباط الحكم الشرعي عند غياب الدليل من الكتاب والسنّة)) ، واستُخدم في مدرسة أتباع أهل البيت (ع) ليدلَّ على : ((عملية الاستنباط نفسها من الأدّلة الشرعية المأمور بها)). وقد قال العلامة الكبير السيد هبة الدين الشهرستاني (ت ١٣٨٦ه) : ((ولهذا الاجتهاد عرض عريض في أحكام الأحوال ، وتاريخ مطول في بطون الأجيال ، يبدأ بانقطاع امر الوحي الإسلامي ، وانتهاء حياة مبلّغه السامي (صل الله عليه وآله) ، وينتهي ببضعة قرون تقريبا عند اكثر الطوائف ، ويستمر بلا انتهاء عندنا)) ا .

وقطعت حركة الاجتهاد – عند الشيعة الإمامية خصوصا – مسيرة طويلة كادحة ، سارت من خلالها مع الزمن المتلاحق في طريق النمو والرشد والتكامل، واجتازت الكثير من العقبات والصعوبات التي وقفت في طريق نموه وتكاملها ، فوصلت إلى درجات عالية من السيعة والعمق والتطور ، خلال قرون من الزمن ، وشملت هذه الحركة رقعة واسيعة من العالم الإسلامي، بذل المجتهدون جهودا علمية كبيرة وموفقة ، أثمرت عن ثروة فقهية وأصولية ضخمة ، وقد دونت خلال ذلك موسوعات فقهية وأصولية كثيرة بلغت دقتها وضبطها وتفريعاتها شأوا عظيما ، أثرت الفكر الإسلامي (الفقهي والأصولي) بنفائس قيمة .

ومن خلال استقراء الخطوط العامة لمسيرة الفقه الإسلامي وتتبعها، فضلا عن متابعة حركة الاجتهاد التي تكفلت ببيانه ، وأقوال المجتهدين وآرائهم ونظرياتهم ندرك بوضوح أن لهؤلاء المجتهدين مناهج ومباني وخطوطاً تفصيلية علمية دقيقة سلكوها في ممارساتهم الفقهية لاستنباط الحكم الشرعي. يعد العلامة الحلي (الفقيه المجدد) واحدا من أهم أعلام الإمامية ، ومن المجددين في الفقه الشيعي الإمامي ، ذو تراث فقهي واسع ، استوعب فيه أغلب المناهج الاجتهادية ، ومن أهم ما يمكن الكتابة عن منهجه الفقهي الثر . فجاء البحث مقسماً على ثلاثة مباحث ، تناولت في الاول منها محاور عنوان البحث المتمثلة بكلمتي : المنهج والاجتهاد . أمّا المبحث الثاني فقد تناولت فيه ترجمة موجزة للعلامة الحلي (قدّس سره) ، فضلا عن عرض عدد من كتبه الفقهية . في حين تناولت في المبحث الثالث المنهج الفقهي الاجتهادي عند العلامة ، وقد ختمت البحث بعدد من النتائج والاستنتاجات وبقائمة من المصادر والمراجع التي اعتمدتها في البحث ، والله الموفق لكل خير .

# المبحث الاول : معنى المنهج والاجتهاد في اللغة والاصطلاح : اولا : المنهج (لغة واصطلاحا) :

### ١- معنى المنهج في اللغة :

المنهج - في اللغة - يعني الطريق الواضح . قال الجوهري (ت ٣٩٣هـ): ((النهج: الطريق الواضح ، وكذلك المنهج والمنهاج، وأنهج الطريق : أي استبان وصار نهجاً واضحاً بيناً... ونهجت الطريق : إذا ابنته واوضحت ٢٠) ، و (انهج : (وضَحَ) ، ومنهج الطريق ومنهاجُهُ) ٢ . قال تعالى : ﴿لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاج﴾ ٤ .

قال ابن السكيت الأهوازي (ت ٢٤٤هـ: (طريق نهج: واسع واضح، وطرق نهجه. ونهج الأمر وأنهج - لغتان - أي: وضحه. والمنهاج: الطريق الواضح. وقال الخليل الفراهيدي رحمه الله (ت ١٧٠هـ):

وأن أفوز بنور أســتضيء به – أمضي على سّنة منه ومنهاج٥

وطريق نهج بإسكان الهاء أي واضح ، والجمع نهوج)) .

وقال الحربي (٢٨٥هـ): ((أخبرني أبو نصر ، عن الأصمعي: النهج: الطريق الواضح البين)٧.

قال ابن الأثير (ت ١٣٠هـ) : ((في حديث العباس ، لم يمت رسول الله (ص) حدَّى ترككم على طريق ناهجة : أي واضحة

بينة . وقد نهج الأمر وأنهج ، إذا وضح . والنهج: الطريق المستقيم)) ٨ .

وجاء في (لسان العرب): ((طريق نهج: بين واضح، وهو النهج. والجمع: نهجات ونهج ونهوج. وطُرق نهجة، وسبيل منهج: كنهج. ومنهج الطريق: وضحه. والمنهاج: كالمنهج. وفي التنزيل: ﴿لكُلِّ جعْلَنا مِنكُم شِرعةً ومنهاجاً ﴾ ٩. وأنهج الطريق: وضح واستبان وصار نهجاً واضحاً بيناً. والمنهاج: نهجاً. ونهجت الطريق: أبنته وأوضحته، نهجاً. ونهجت الطريق: أبنته وأوضحته، يقال اعمل على ما نهجته لك. ونهجت الطريق: سبيل فلان يستنهج سبيل فلان أي: يسلك مسلكه. والنهج: الطريق الطريق أي: يسلك مسلكه. والنهج: الطريق الطريق.

### ٢.معنى المنهج في الاصطلاح :

المنهج (اصطلاحا) هو: الطريق الذي يسلكه الباحث للوصول إلى غاية معينة ، وهو وسيلة المعرفة ، ويختلف باختلاف العلوم ، فلكل علم منهج يناسبه مع وجود قاسم مشترك بين المناهج. . . ويتمثل المنهج الفقهي في مجموعة الاسس والمرتكزات التي يعتمدها الفقيه في عملية استنباط الحكم الشرعي من ادلته المعتبرة ، سواء كانت من قبيل الادلة التي ثبتت حجيتها لدى الفقيه ، أو أي أمر آخر يؤثر في النتيجة

الفقهية . . . وعملية تحديد المنهج الفقهي تقوم اساسا على استقراء وملاحظة النتاج الفقهي لفقيه او مدرسة فقهية معينة ، ومحاولة الكشف عن العناصر الرئيسية المؤثرة بشكل ملموس في هذه النتائج ١١ .

وأما في (الاصطلاح العلمي) فالمنهج والمنهاج هو١٢ :

البرنامـج الذي يحدد لنا السـبيل للوصول
 إلى الحقيقة .

٢. الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم .

٣. وسيلة محددة توصل إلى غاية معينة .

٤. طائفة مِن القواعد العامة المصوغة مِن أجل الوصول إلى الحقيقة في العلم .

٥. خطوات منظمة يتخذها الباحث لمعالجة مسألة
 أو أكثر ، يتتبعها للوصول إلى نتيجة .

7. الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم ، بواسطة طائفة مِن القواعد العامة تُهيمن على سير العقل وتُحدد عملياته ، حتَّى يصل إلى نتيجة معلومة .

٧. مجموعة من القواعد العامة يعتمدها الباحث في تنظيم ما لديه من أفكار أو معلومات ؛ من أجل ان توصله إلى النتيجة المطلوبة .

# ثانيا : الاجتهاد (لغة واصطلاحا) :

### ١.معنى الاجتماد في اللغة :

الجـذر اللغوي للاجتهاد هو الفعل (جَهَد) ، جاء في معجم (العـين) : ((الجَهْدُ : بلوغُكَ غايـةَ الامر الذي لا تألو عن الجهد فيه . تقول

جَهَــدْتُ جهدي ، واجتهدتُ رأيي ونفس حتى بلغتُ مجهودي))١٣ .

وجَهَد : هو المبالغة واستفراغ ما في الوسع والطاقة من قول أو فعل . يقال : جهد الرجل في الشيء: أي جد فيه وبالغ . وجاهد في الحرب مجاهدة وجهاداً. والاجتهاد: بذل الوسع في طلب الأمر ، وهو افتعال من الجهد: الطاقة . وقد تكرر لفظ الجَهْد والجُهد في الحديث كثيراً ، وهو بالضم : الوسع والطاقة ، والفتح المشقة . وقيل: المبالغة والغاية ، وقيل: المبالغة والغاية ، وقيل : المبالغة والغاية ، في الوسع والطاقة : فأما في المشقة والغاية فالفتح لا غير١٤.

قال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) : (جَهَدَ نفسه، ورجل مجهود، وجاء مجهوداً قد لفظ لجامه، وأصابه جَهْد: مشّقة) ١٥ . والاجتهادُ والتجاهُدُ: بذل الوسعِ والجهود١٦ . وقال الطريحي (ت ١٠٨٥هـ) : (قوله تعالى : ﴿ الله بعدهم . . . ﴾١٠ قُرئ بفتح الجيم وضَمَها : أي وسعهم وطاقتهم، وألفتوح المشّقة . وجَهده الأمر : أي بلغ منه المشّقة . والمجتهد : اسم فاعل منه ، وهو العالم بالأحكام الفرعية عن ادلتها التفصيلية بالقوة القرية من الفعل) ١٨ .

الجَهْد: - بالفتح لا غير - النهاية والغاية ، وهو مصدر من (جَهَدَا) في الأمر) جَهْداً (من باب نفع إذا طلب حتَّى بلغ غايته في الطلب ، و(جَهَدَه ( الأمر والمرض (جهداً (أيضاً إذا بلغ منه المشقة ۱۹ . والاجتهاد : أخذ النفْس ببذل الطاقة وتحمل المشّقة ، يقال : جهدت

رأيي وأجهدته : تعبته بالفكر٢٠ .

### ٢.معنى الاجتهاد في الاصطلاح :

### أ. عند غير الإمامية :

قال الغزالي (ت ٥٠٥هـ) في تعريف الاجتهاد: ((هو عبارة عن بذل المجهود واستفراغ الوسع في فعل من الأفعال. ولا يستعمل إلا في ما فيه كُلفةً وجهد... لكن صار اللفظ في عرف العلماء مخصوصاً ببذل المجتهد وسعه في طلب العلم بأحكام الشريعة ...)٢١(

وعـرَّف ابـن الحاجـب (ت ٦٤٦هـ) الاجتهاد بأنه : «استفراغ الفقيه الوسع لتحصيل ظن بحكم شرعي» ٢٢ .

وقال الزَّركشي (ت ٧٩٤هـ) : «الاجتهاد في الاصطلاح : بذل الوسع في نَيل حكم شرعي عملي بطريق الاستنباط»٢٣ .

وعرفه الشوكانيّ (ت ١٢٥٠هـ) «:هو بذل الوسع في نيل حكم شرعي عملي بطريق الاستنباط. والمجتهد هو الفقيه المستفرغ لوسعه لتحصيل ظن بحكم شرعي»٢٤.

### ب. عند الإمامية :

قال العلاَّمة الحلِّي (ت ٧٢٦هـ) قُدس سره: «الاجتهاد: هو استفراغ الوسع في النظر فيما هو من المسائل الظنَّية الشرعية، على وجه لا زيادة فيه، ولا يصح في حقِّ النبي (صلَّى الله عليه وآله)؛ لقوله تعالى: (وما ينطقُ عنِ الهوى) ٢٥. ولأنَّ الاجتهاد إنما يفيد الظنَ، وهو (عليه السلام) قادر على تلقيه من الوحي، ولأنَّه كان يتوقف في كثير من

الأحكام حتَّى يرد الوحي ، ولو ساغ له الاجتهاد لصار إليه، ولأنَّه لو جاز له لجاز لجبرئيل (ع) ، وذلك يسد باب الجزم ، بأن الشرع الذي جاء به محمد (عليه السلام( من الله تعالى . ولأن الاجتهاد قد يخطئ وقد يصيب، فلا يجوز تعبده به ؛ لأنه يرفع الثقة بقوله ، وكذلك لا يجوز لأحد من الأئمة : الاجتهاد عندنا ، لأنّهم معصومون ، وإنّما أخذوا الأحكام بتعليم الرسول (عليه السلام) أو بإلهام من الله تعالى . وأما العلماء فيجوز لهم الاجتهاد ، باستنباط الأحكام من العمومات، في القرآن والسنّة ، وبترجيح الأدّلة المتعارضة ، أما بأخذ الحكم من القياس والاستحسان فلا ٢٦٪ .

وعرف العامليّ (ت ٩٦٥هـ) الاجتهاد: «هو استفراغ الفقيه وسعه في تحصيل الظن بحكم شرعي»٢٧.

قال الشيخ البهائي (ت ١٠٣٠هـ): «الاجتهاد: ملكة يقتدر بها على استنباط الحكم الشرعي الفرعي مِن الأصل فعلاً أو قوة قريبة »٢٨ .

قال السيد الخوئيّ (ت ١٤١٢هـ) رحمه الله : ... «فالصحيح أن يعرف الاجتهاد بتحصيل الحجة على الحكم الشرعي» ٢٩ .

### ج.المعنى الخاص للاجتهاد :

عرَّف عبد الوهاب الاجتهاد بانه: ((بذل الجهد للتوصل إلى الحكم في واقعة لا نص فيها، بالتفكير واستخدام الوسائل التي هدى الشرع إليها ؛ للاستنباط بها فيما لا نص فيه)) ٣٠٠ .

وذهب الشافعي (٢٠٤هـ) إلى المرادفة بينه وبين القياس ، حيث يقول : ((انهما اسمان لمعنى واحد))٣١ .

والاجتهاد في رأي أبي بكر الرازي (ت ٩٢٥هـ) يقع على ثلاثة معان : أحدها القياس الشرعي ؛ لأن العّلة لما لم تكن موجبة للحكم ؛ لجواز وجودها خالية عنه لم يوجب ذلك العلم بالمطلوب ، فذلك كان طريقه الاجتهاد) ، (والثاني ما يغلب في الظن من غير والثالث الاستدلال بالأُصول) ، ٣٢(

يقول السيد محمد تقي الحكيم (ت٦٤٢هـ) قُدس سِره - في أصول الفقه المقارن- بعد ذكر المعاني التي ذكرها الرازي-: «... والذي يتحصل من هذه الثلاثة بالاجتهاد بمفهومه الخاص لدى الأصوليين هو المعنى الأول - أعني القياس - ، أمّا الثاني فهو أجنبي عن وظائف المجتهدين ؛ لأن الاجتهاد في تشخيص صغريات الموضوعات الشرعية ليس من وظائف المجتهدين ، والمعنى الأخير هو الاجتهاد بمفهومه العام»٣٣ .

نستنتج مما سبق أنَّ لمصطلح الاجتهاد معنيين:

1. اجتهاد الرأي ، بمعنى أن الفقيه عندما لا يجد نصاً من الكتاب والسنّة يرجع إلى اجتهاده الشخصي ، من قياس أو استحسان ، أو مصالح مرسلة أو ترجيحات عقلية ، ولو كانت ظنية. وهذا هو مصطلح الاجتهاد في فقه الجمهور . ٢. استخراج الأحكام من أدّلة الشرع ، وهذا

هو مصطلح الاجتهاد في فقه الإمامية ٣٤ .

ومن جراء الخلط بين المعنيين واجهت لفظة الاجتهاد رفضاً عنيفاً في الأوساط الشيعية ؛ لما ورد عن أهل البيت (عليهم السلام) من نهي عن القياس واستخدام الرأي في استنباط الأحكام الشرعية .

# المبحث الثاني : العلامة الحلي ، وجهوده الفقهية :

## اولا : موجز حياة العلامة الحلي :

هـو الشـيخ الأجـل ، العلامة على الإطلاق ، أبو منصور جمال الدين الحسـن بن يوسـف بن علي بن محمد بن المطهر الأسـدي الحلـي . أحـد كبار فقهاء ومتكلمي الشـيعة الإمامية في القرن السابع الهجري ، رجل أنعم اللـه عليه بالموهبة الخارقة والعبقرية الفذة ، فامتلك شجاعة كبيرة وذكاءً مفرطاً وعقلاً واعياً مدركاً . شخصية لا تزال عبقريتها تسيطر على أجيـال العلماء المتعاقبين بعده ، وكان لها التأثير الفعال على مفكري الإسلام قاطبة ، المعاصرين له والمتأخرين عنه .

ولد العلامة الحلي في ليلة الجمعة ٢٨ رمضان عام ٦٤٨هـ/ ١٢٥٠م في الحلة الفيحاء، ونشأ في الحلة في بيت عريق ، هو بيت الزعامة الدينية والعلمية ، وفي جو من الحركة العلمية العارمة، وحظي بعناية كبيرة من أبيه (سديد الدين يوسف بن مطهر المحلي) الذي كان من كبار علماء عصره ، والذي عد من أعلم أهل زمانه في الفقه والأصول ، فتلقى منه الفقه زمانه في الفقه والأصول ، فتلقى منه الفقه

والأصول العربية والعلوم الشرعية ، ومن خاله فقيه أهل البيت (الشيخ نجم الدين أبو القاسم جعفر بن سعيد بن يحيى الهذلي) المعروف به (المحقق الحلي) صاحب الكتب الفقهية الشهيرة (شرائع الأحكام - المختصر النافع - المعتبر) ، كبير الفقهاء ورئيس المذهب ، الذي كان يقود زعامة العلم والشريعة في العراق ، ويشرف على إدارة الجامعة الشيعية التي كانت الحلة يوم ذاك مركزها الرئيسي ٣٥.

وصفه ولده فخر الدين محمد (ت٧٧١ هـ)- وهو من الفقهاء الكبار- بقوله: ((المؤيد بالنفس القدسية والأخلاق النبوية))٣٦. وعرفه الحسن بن داود (ت ۷۰۷هـ) - الذي كان معاصر له - في رجاله بقوله: ((الحسن بن يوسف بن المطهر الحلى شيخ الطائفة ، وعلامة وقته ، وصاحب التحقيق والتدقيق ، كثير التصانيف ، انتهت رئاسة الامامية اليه في المعقول والمنقول)) ٣٧ . كما وصفه المحدّث البحراني (ت:١١٨٦هـ) بأنه : ((كان محقّق الفقهاء ومدقّق العلماء ، و حاله في الفضل والنبالة والعلم والفقه والجلالة والفصاحة والشعر والأدب والإنشاء ، أشهر من أن يذكر وأظهر من أن يسطر)) ٣٨. وقال عنه السيد الأمين (ت: ١٣٧١هـ) في وصفه: ((عالم فاضل محدّث ثقة صدوق من أكابر فقهاء عصره))۳۹.

تعــدّى مدح العلامة الحلي (رضوان الله عليه) والثناء عليه دائرة علماء الشّـيعة إلى علماء المذاهب الأخرى ، فالعلامة الحلّي خالط

علماء من شتّى المذاهب ، وعرّفهم بما عنده من علم بطريقة علميّة رصينة ، جعلت الغير يقرّ له بالفضل ، فقال ابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ) فيه: ((اشتغل في العلوم العقليّة، وصنّف في الأصول والحكمة ، كان رأس الشيعة بالحلَّة ، وقد اشتهرت تصانيفه وشرحه على مختصر ابن الحاجب في غاية الحسن في حلِّ ألفاظه وتقريب معانيه ، وصنَّف في فقه الإماميّة . . . عالم الشيعة وإمامهم ومصنّفهم، وكان آية من الذكاء)) ٤٠ وقال عنه أيضاً في لسان الميزان : ((... عالم الشيعة وإمامهم ومصنّفهم ، وكان آية في الذكاء . شرح مختصر ابن الحاجب شرحاً جيّداً سهل المأخذ، غاية في الإيضاح ، واشتهرت تصانيفه في حياته، وكان ابن المطهر مشتهر الذكر ريض الأخلاق ...)٤١ .

قال عنه الصّفدي (٧٦٤ هـ) : ((الشيخ جمال الدين الحسن بن يوسف بـن المطهر ، الإمام العلامـة ذو الفنون . . . عالم الشيعة وفقيههم ، صاحب التصانيف التي اشتهرت في حياتـه . تقدّم في دولـة خدابنده (ملك التتار) تقدّماً زائداً ، وكان له مماليك وإدرارات كثيرة ، وأملاك جيّدة ، وكان يصنّف وهو راكب . . . وكان ريض الأخلاق مشـتهر الذكر . . . وكان إماماً في الكلام والمعقولات)) ٢٢ .

أشار المستشرق رونلدسن في كتابه عقيدة الشّيعة إلى مسيرته العلمية التي أثمرت مائة وعشرين مؤلّفاً في مختلف حقول المعرفة التي اشتهرت في عصره بقوله: «وكانت كثرة

تَاليفه أعجوبة لكافة من عرفه» ٤٣ .

الفاضل، جمال الدين ، شيخ الطائفة ، العلامة) ٤٤ ، وهو (صاحب التحقيق والتدقيق، والعلامة ذو الفنون ، وصاحب التصانيف) ٤٥ . وقد تتلمذ (رضوان الله عليه) على عدد كبير من علماء عصره ، وكان يروي عن جماعة من حفاظ الشريعة منهم : (الشيخ مفيد الدين محمد بن علي الأسدي ، وكمال الدين ميشم بن علي البحراني ، والعالم الحسن ابن الشيخ كمال الدين علي البحراني ، والعالم الحسن ابن الشيخ كمال الدين علي البحراني ، ووالده سديد يحيى بن أحمد الحلي الهذلي ، ووالده سديد الدين يوسف بن المطهر الحلي ، والخواجة نصير وخاله أبو القاسم نجم الدين جعفر بن سعيد الهذلي الحالي الهذلي العذلي العلم الحين . والله أبو القاسم الحين علم الدين جعفر بن سعيد الهذلي الحالي الهذلي الحالي الهذلي الهذلي الحالي الهذلي العلم المالين جعفر بن سعيد الهذلي الحالي اللهذلي الحالي الهذلي الحالي الهذلي الحالي الهذلي الحالي الهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي الهذلي الحالي اللهذلي المالين جعفر بن سعيد الهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي العالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي الحالي اللهذلي المالي المالي اللهذلي الحالي اللهذلي المالي المالي اللهذلي المالي اللهذلي المالي المالي اللهذلي المالي اللهذلي المالي اللهذلي المالي المالي اللهذلي المالي اللهذلي المالي اللهذلي المالي المالي اللهذلي المالي اللهذلي المالي المالي

لقب العلامة الحلي بـ (آية لله ،

وتتلمذ عليه جمع غفير من العلماء ، كما يروي عنه جماعة من المشايخ الكبار منهم: (ولده فخر المحققين أبو طالب محمد ، وأبو الحسن علي بن جمال المزيدي ، وأبو الحسن على بن أحمد بن طراد المطار آبادي) ٤٧

يعد العلامة الحلي من العلماء الموسوعيين ، حيث ساهم في مختلف شؤون المعرفة ، وألف فيها المؤلفات المتنوعة والتي تجاوزت (المائة) مؤلف بين كتاب ورسالة ، بل قال الطريحي في مجمع البحرين في (مادة العلامة) : ((إنه وجد بخطه رحمه الله خمسمائة مجلد من مصنفاته غير ما وجد بخط غيره)) ، وهذه المؤلفات تتفاوت بين الموسوعات غيره)) ، وهذه المؤلفات تتفاوت بين الموسوعات

المترامية الأطراف إلى الرسائل القصيرة ، الا انه قـد برع في الفقه (واخذ في تحريره من قبل ان يكمل له ست وعشرون سنة) ٤٨ .

برع (رضوان الله عليه) في الحكمة العقلية فباحث الحكماء السابقين في مؤلفاته، وفاقت كتبه على ما نشروه وأورد عليهم، ومثلما ناقش الطوسيّ فقد باحث الرئيس ابن سينا في كتبه وخطّأه، وألف كتباً كثيرة في الحكمة وفي علم الأصول وفن المناظرة والجدل، وعلم الكلام من الطبيعيات والإلهيات والمنطق، وألف في الرد على الخصوم والاحتجاج المؤلفات الكثيرة ٤٤.

وتميز (قدس سره) بأسلوبه الخاص المتميز بمنهجيته في البحث العلمي ، والسيما في :

ا.علم الفقه: كان منهجه في دراساته الفقهية معتمدا على اسلوب التتبع والاستقراء والمقارنة ٥٠، وألف فيه ما يزيد عن (عشرين) كتاباً وصنف ما لم يسبق إلى مثله .

٢. الأصول : ألف فيه (ثمانية) كتب ، صنف
 فيه مصنفات غاية في الدقة والإحكام .

٣. التفسير: له فيه (كتابان).

٤. الحديث: صنف فيه تصانيف لم يسبقه إليها
 أحد ولا نظير لها، وبلغت (خمسة).

٥.علم الرجال: له (أربعة) كتب.

٦. علم النحو: والف فيه (اربعة كتب).

٧. المعقول والحكمة: الف (أربعة وعشرون)

٨. الكلام والاجتماع: الف فيه (ثمانية

وعشرون) كتاباً .

٩. علم الفلسفة : كان منهجه المتبع في علم الفلسفة منهجا عقليا تماما ، يعتمد على الأدلة والبراهين العقلية ١٥.

١٠. علـم المنطـق : كان منهجه في هذا العلم هو المنهج العلمي نفســه المتبــع من قبل العلماء السابقين، فكان منهجه فلسفى لغوي تعليمي٥٢.

توفى (قدس سره) في مدينة الحلة ، في ليلة السبت ٢١ من شهر محرم الحرام عام ٧٢٦ ه/ ١٣٢٥م ، عن عمر يناهز ٧٧ سـنة، ودفن في مدينة النجف في الحجرة التي إلى جنب المنارة الشمالية من حرم أمير المؤمنين عليه السلام٥٣ .

# المبحث الثالث : المنهبج الفقهب الاجتهادي عنبد

## اولا : انسواع المناهج عند فقهاء الشبيعة الامامية :

العلامة الحلي :

ترك لنا فقهاء الشيعة الإمامية تراثا فقهيا كبيرا تمثل في نتاجهم العلمي وإسهامهم في مجال التدوين الفقهى الشرعى للأحكام الفقهية التي توصلوا الى استنباطها من ادلتها ، وعندما نستقرء جوانب من هذا التراث العلمي الفقهي يتجلى لنا بوضوح معالم المنهج العلمي الذي سلكه اولئك الفقهاء ، وفي ضوء هذا الاستقراء يتجلى لنا ايضا تعدد المناهج التي سلكوها في طريقهم للحكم الشرعي ، فللفقه الاستدلالي منهجه في الاستنباط ، وللفقه المقارن منهج

آخر في عرض الاراء الفقهية ، وللمتون الفقهية المختصرة منهج محدد يختلف عن منهج الفقه الموسوعي ، وهكذا تتعدد المناهج بحسب الطرق العلمية التي يستخدمها الفقيه للوصول الى الاحكام الشرعية وتدوينها .

وعن طريق استقراء نتائج فقهاء الشيعة الامامية - (ستة عشر) منهجا ، انتهجها الفقهاء منذ القرن الرابع الهجري وحتى اليوم ، وهي: ١. منهج الفقه الاستدلالي .

٢. منهج المختصرات.

٣. منهج الفقه المقارن .

٤. منهج الشرح الاستدلالي .

٥. منهج التعليقات والحواشي .

٦. منهج النقد العلمي .

٧. منهج العويص والأشباه والنظائر .

٨. منهج الردود والمواجهات العلمية .

٩. منهج الرسائل العلمية .

١٠. منهج الفقه الفتوي .

١١. منهج المجاميع الحديثية .

١٢. منهج التقريرات .

١٢. منهج الرسائل (القصيرة) .

١٤. منهج الامالي والمجالس.

١٥. منهج السؤال والجواب .

١٦. منهج القواعد الفقهية .

من خلال مراجعة مصادر الفقه الإمامي يمكن معرفة العديد من المناهج الأخرى التي سلكها الفقهاء ، ولاسيما المسائل المستحدثة كقضايا: (البنوك والتامين، والإنجاب الصناعي، فضلا عن فقه الاستخلاف والحكومة أو ما

من القضايا المعاصرة) والتي تحتاج الى تكييف فقهى جديد للإجابة عنها ، ويحتاج معها الفقيه الى منهج فقهى مبتكر لترتيب القواعد الكلية في الفقه وإرجاع الفروع اليها . كما اننا نجد اختلاف المناهج الفقهية في الأبواب الفقهية ، فمنهج (الاستدلال) في أبواب العبادات والتي تعتمد على ادلة ونصوص محددة ، يختلف عن المنهج (الاستدلالي) الذي يسلكه الفقيه في باب المعاملات ، كعقد البيع والمضاربة والمزارعة ، وغيرها من العقود ، التي تبتني في الغالب على العرف وما جرى عليه العقلاء في معاملاتهم ، ولم يكن للشارع دور في ايجادها ، ولكن له الأثر في إمضاءها ، بخلاف (العبادات) كالصوم والصلاة والحج والزكاة ، وغيرها من العبادات التوقيفية والتي كان للشارع دور التأسيس لها ، وهي تدور مدار النصوص الشرعية وأدلة استنباط الحكم الشرعى منها تختلف عن باب المعاملات ، كالعقود والإيقاعات والأحكام٥٤. وللدلالة على اختلاف المناهج وتعددها بتعدد الطرق التي يسلكها الفقيه الإمامي في ترتيب الافكار الفقهية وتنظيمها وتدوينها ، لابد لنا من استقراء لنماذج فقهية من مصادر الفقه الإمامي قديها وحديثها ، وانتخاب موضوعات فقهية متعددة للتدليل على طبيعة المنهج الذي سلكه هذا الفقيه أو ذاك في طريق الاستنباط، ولكنَّ

هـ ذا غير ممكن ؛ لكثرة المصادر الفقهية، وتعدد

الفقهاء ، وتعدد مناهجهم تبعا لذلك سوف

نتوقف قليلا عند علم من أعلام الإمامية، له

يعرف بالفقه السياسي ، وفقه البيئة ، وغيرها

تراث فقهي واسع ، استوعب فيه أغلب المناهج الاجتهادية ، كما يُعد من المجددين في الفقه الشيعي الإمامي ، وهذا الفقيه المجدد هو : العلامة الحلي ، الذي له ترجمة واسعة في كتب التراجم والرجال ، وهو اشهر من أن يُعرَّف به أو يُترجم له .

# ثانياً : منهج العلامة الحلي الفقهي الاجتهادي :

تجسدت جهود العلامة الحلي الفقهية في حركة التطوير الفقهي ، بتدوين المتون الفقهية المختصرة ، مما كان مدار الدرس والبحث والتأليف منذ عصره والى الآن ، فاشتهر منها: (الارشاد ، والقواعد ، والنهاية ، والتحرير، والتلخيص ، والغاية ، وغيرها) ، ولكل واحدة من هذه المتون المذكورة خصيصة تميزه بها ، ففي بعضها عرض قواعد الفقه ، وفي بعضها الآخر اقتصر على مجرد الفتوى من غير ان تتبع بالدليل والحجة٥٥ .

واحتوت كتبه ، ولاسيما الفقهية منها على العديد من الشروح والحواشي ، من لدن العديد من فقهاء عصره والعصور اللاحقة ، حيث بدأ بذلك ولده (الشيخ ابي طالب محمد بن الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي) الشهير بفخر المحققين (ت ٧٧١ هـ) الذي بدأ بكتاب القواعد) ، فشرحه شرحه وافيا سماه (ايضاح الفوائد في شرح اشكالات القواعد) ، ثم اردفه بشرح خطبة القواعد وسماه بـ (جامع الفوائد)، ثم شرح كتاب (الفخرية في النية) ، ووضح

حاشية موسعة لكتاب (الارشاد)٥٦.

توالت بعدها الشروح والحواشي على كتبه الفقهية ، من قبل اساطين الفقهاء ، فقد احصى الشيخ الطهراني لكتاب (القواعد) اكثر من (ثلاثين) شرحا ٥٧ ، من اهمها شرح المحقق الثاني الكركي (ت ٩٤ هـ) المعروف بـ(جامع المقاصد في شرح القواعد) ، وشرح السيد محمد جواد الحسيني العاملي (ت ١٢٢٦هـ) المعروف بـ (مفاتح الكرامة في شرح قواعد العلامة) ، وشرح الشيخ بهاء الدين محمد بن الحسن الاصفهاني (الفاضل الهندي) (ت المحسن الاصفهاني (الفاضل الهندي) (ت الاحكام) . وتعد كل واحدة من هذه الشروح الشيطين ٨٥ .

عرف العلامة الحلي بمنهجه الفقهي الاجتهادي الخاص ، والذي انماز به عن غيره، ولاسيما في موسوعاته الفقهية الثلاثة ، التي قد تتماثل فيها طرق المنهج في بعض جوانبه ، ولكن كل واحدة منها قد تميزت بسمات خاصة بها ، وهي بحسب تسلسلها الزمني :

## ١.كتاب مختلف الشيعة في احكام الشريعة :

يعد أول الموسوعات الثلاثة ، وهو بحسب تجزئة المصنّف يقع في (سبعة) أجزاء، أنهى الجزء السابع والأخير منه في (١٥ ذي القعدة ٧٠٨هـ) ، بحسب ما جاء في الطبعة الحجرية من الكتاب٥ ، وطبع الكتاب محققا في (تسع مجلدات) مع مجلد للفهارس الفنية، ويمثل دورة فقهية كاملة ،

يبدأ من كتاب (الطهارة والصلاة) وينتهي بكتاب (الحدود والقصاص والديات) ، وهذا ما يميز هذا الكتاب عن كتابي العلامة اللاحقين ٠٠٠ . وقد عرّف العلامة كتابه هذا في ترجمته لنفسه من كتابه (خلاصة الاقوال) بقوله : ((كتاب مختلف الشيعة في احكام الشريعة ، ذكرنا فيه خلاف علمائنا خاصة ، وحجة كل شخص ، والترجيح لما نصير اليه)) ٢١ .

اتسم هذا الكتاب بمنهجية فريدة ، حيث سلك فيه العلامة منهج الجمع والتفصيل لآراء قدامي فقهاء الشيعة من أمثال: الحسن بن أبي عقيل العماني (ت ٣٦٨ هـ) ، وابن الجنيد محمد بن احمد الاسكافي (ت ٣٨١هـ)، والشيخ على بن الحسين بن بابويه القمى الصدوق (ت ٣٢٩ هـ) ممن فُقدت بعض آثارهم الفقهية، حيث أصبح هـذا الكتاب المصدر الوحيد الذي يفي بآرائهم الفقهية ، كما اعتمد ايضا على مؤلفات: الشيخ المفيد (ت ٤١٣هـ)، والسيد المرتضى (ت ٤٣٦ هـ) ، والشيخ الطوسى (ت٤٦٠هـ) ، وابن ادريس الحلى (ت٥٩٨هـ)، وأبيى صلاح الحلبي (ت ٤٤٧ هـ) ، والقاضي ابن البراج (ت ٤٨١ هـ) ، فاستعرض آراءهم الفقهية ضمن دراسته للمسائل التي وقع فيها الاختلاف بينهم ، دون المسائل المتفق عليها ، وتسمية الكتاب بـ (المختلف) يشير الى محتواه ٦٢.

أفصح العلامة (قدس) عن منهجه الفقهي في هذا الكتاب ، والذي يقوم على عرض المسالة الفقهية وذكر اختلاف فقهاء الشيعة فيها ، ثم ترجيح ما يراه مناسبا منها، او اختيار

رأى فقهـــى مســـتقل ، فقال فـــى خطبة كتابه: «إنى لما وقفت على كتب اصحابنا المتقدمين ، ومقالات علمائنا السابقين في علم الفقه وجدت بينهم خلافا في مسائل كثيرة متعددة ، ومطالب عظيمة متبددة ، فأحببت ايراد تلك المسائل في دســـتور يحتوي على ما وصــل الينا اختلافهم في الاحكام الشرعية والمسائل الفقهية ، دون ما اتفقوا عليه ، اذ جعلنا ذلك موكولا الى كتابنا الكبير المسمى (منتهى المطلب في تحقيق المذهب) فانه جمع بين مسائل الخلاف والوفاق، وإنما اقتصرنا في هذا الكتاب على المسائل التي وقع فيها الشقاق ، ثم ان عثرنا في كل مسالة على دليل لصاحبها نقلناه ، والاحصلناه بالتفكير وأثبتناه ، ثم حكمنا بينهم على طريقة الانصاف متجنبين البغى والاعتساف ، ووسمنا هــذا (بمختلف الشــيعة في احكام الشــريعة) ، وهـذا الكتاب لم يسبقنا احد ممـن تقدّمنا من العلماء ، ولا نهج طريق الادلة فيه من تقدّم من الفضلاء» ٦٣.

وينبغي أن نشير إلى أنَّ العلامة الحلي قد سار في كتابه هذا على منهج خاله وأستاذه المحقق الحلي نجم الدين ابي القاسم جعفر بن الحسن (ت ٦٧٦ هـ) في كتابه (المعتبر في شرح المختصر) ، والذي يشير فيه وبإيجاز وإجمال السي بعض آراء الفقهاء السابقين ٦٤ ، (وايراد كلام من اشتهر فضله ، وعرف تقدّمه في نقل الاخبار وصحة الاختيار وجودة الاعتبار)، الحلافية وتوسعة ما بدأة استاذه ، فكان – كما

قال - : «هذا الكتاب الموسوعي الذي لم يسبقه احد فيه من العلماء ولا نهج طريق الادلة فيه من تقدّم من الفضلاء»٦٥ .

# ٢.كتاب منتهى المطلب في تحقيق المذهب :

يمشل هذا الكتاب موسوعة فقهية في الفقه الاستدلالي المقارن ، ويشتمل على مسائل الخلاف والوفاق بين المذاهب الإسلامية المختلفة، وقد طبع قسم من الكتاب في (خمسة عشر) مجلدا ، وقد عرف العلامة كتابه هذا في (الخلاصة) بقوله : «كتاب منتهى المطلب في تحقيق المذهب ، لم يعمل مثله ، ذكرنا فيه جميع مذاهب المسلمين في الفقه ، ورجحنا ما نعتقده بعد ابطال حجج من خالفنا فيه. . . »٦٦ . وبين منهجه في (مقدمة) كتابه فقال: «احببنا ان نكتب دستورا في هذا الفن يحتوي على مقاصده ، ويشتمل على فوائده ، على وجه الايجاز والاختصار ، متجنبين الاطالة والإكثار، مع ذكر الخلاف الواقع بين اصحابنا ، والإشارة الى مذاهب المخالفين المشهورين ، مع ذكر ما يكن ان يكون حجة لكل فريق على وجه التحقيق ، وقد وسمناه بر (منتهى المطلب في تحقيق المذهب) ، ونرجو من لطف الله تعالى ان يكون هذا الكتاب بعد التوفيق لإكماله انفع من غيره . أما أولا : فبذكر الخلاف الواقع بين الاصحاب والمخالفين مع ذكر حججهم والرد على الفاسد منها ، وأما الثانية : فباشتماله على المسائل الفقهية الاصلية والفرعية على وجه الاختصار ، فكان هذا الكتاب متميزا عن غيره من الكتب ، وقد رتبنا هذا الكتاب على اربع

قواعد» ٦٧.

ويتجلَّــى منهج العلامـــة في كتابه هذا في خطوات (أربع) هي :

### الأولى : إبراز الأدلة العامة :

حيث يعرّض وجهات نظر الفقهاء من مختلف المذاهب ، مبتدءا بعرض وجهة نظره ، ثم وجهة نظر شم وجهة نظر المنهج ملتزم بالحياد .

### الثانية : استعراض الأدلة التي توصل اليها:

حيث يعرض دليله الذي استنبطه متمثلا بعبارة (لنا) ، فبعد ان يعرض فتاوى أرباب المذاهب يقدم دليله الاجتهادي من الكتاب والسنة .

### الثالثية : إلزام المخاليف بدليله من أجل

إبطال حجته: حيث يعتمد المصنف في بحثه المقارن على روايات العامة التي لا يعتبر سندها حجة ، وذلك الاعتماد هو طريق المصنف في الزام المخالف من أجل نسف ما استند عليه . الرابعة : النقض والحل في عرض الدليل: فكان من طريقة المصنف عرض الإشكالات الواردة على الدليل والرد عليها .

وهذا الأسلوب من أروع الأساليب الاستدلالية في الفقه ٦٨ .

### ٣.كتاب تذكرة الفقهاء :

يعد هذا الكتاب الفقهي الاستدلالي من أواخر ما صنفه العلامة الحلي في الفقه ، وهو دورة فقهية (غير كاملة) ، خرج منه الى أواخر كتاب النكاح في (خمسة عشر) جزءا ، وطبع

بطبعة حجرية من (مجلدين) ضخمين ، ثم قامت مؤسسة آل البيت مؤخرا بتحقيق الكتاب ونشره وخرج منه (احدى وعشرون) مجلدا إلى كتاب الوصايا . وقد رتب المصنف كتابه على (أربع) قواعد ، وجاء في آخر الكتاب : (تم الجنء الخامس عشر من كتاب تذكرة الفقهاء على يد مصنفها ، في السادس عشر من ذي الحجة سنة عشرين وسبعمائة بالحلة ، ويتلوه في الجزء السادس عشر المقصد الثالث في باقي أحكام النكاح) 7 . ويرجح الشيخ الطهراني في الذريعة ، وعدد من المحققين أنَّ أجزاء أخرى لهنا الكتاب قد خرجت من قلمه الشريف ، اعتمادا على بعض القرائن ٧٠، ولكنها لم تصل الينا .

بيّن العلامة في خطبة كتابه (تذكرة الفقهاء) الغاية من تأليفه ، مع الاشارة الى منهجه فيه قائلا: ((قد عزمنا في هذا الكتاب الموسوم به (تذكرة الفقهاء) على تلخيص فتاوى العلماء ، وذكر قواعد الفقهاء ، على احق الطرائق وأوثقها برهانا ، واصدق الاقاويل وأوضحها بيانا ، وهي طريقة الامامية الآخذين دينهم بالوحي الإلهي ، والعلم الرباني ، لا بالرأي والقياس ، ولا باجتهاد الناس ، على سبيل الايجاز والاختصار ، وترك الاطالة والإكثار . واشرنا في كل مسألة الى الخلاف ، ورتبت هذا الكتاب على اربع قواعد، والله ورتبت هذا الكتاب على اربع قواعد، والله الموفق والمعين)) . ويعد هذا الكتاب من أشمل مصنفات الامامية وأوسعها في (الفقه المقارن) أو

(الفقه الخلافي) ، وتسميته به (تذكرة الفقهاء) يشير الى هذا ، ذلك أنَّ (التذكرة) عند القدامى تعني : (الكتاب الذي يحتوي ما يحتاجه العالم في مجال تخصصه) ، فهو رحمه الله أراد أن يضع بين يدي الفقهاء من الإمامية ما يحتاجون إلى معرفته من أقوال غير الشيعة في المسائل الخلافية، وأدلة تلكم الاقوال ، وطريقة المناقشة للأقوال ، والمحاكمة والأدلة ٧١ .

ويتضح لنا من خلال دراسة الأبواب الفقهية من كتاب التذكرة ، معالم منهج العلامة في كتابه ، والذي يمكن تلخيصه بما يأتي : (مناقشة آراء المدارس الفقهية وتفنيدها) ، ثم (الموازنة وعرض الحكم الشرعي) ، ثم (الاستدلال عليه بآية او رواية عن النبي (ص) وراي الفقهاء) ، ثم (عرض رأي فقهاء المذاهب الأربعة بين هذه الآراء ؛ لمعرفة مدى توافقها مع آراء فقهاء الامامية) .

## ثالثاً : منهج العلامة الحلي في علم أصول الفقه :

لم تقتصر جهود العلامة الحلي (رحمه الله) على المجال الفقهي فقط ، فله في علم أصول الفقه مؤلفات عديدة اتسمت بدورها بمنهجية فريدة ، من حيث المادة الأصولية من جهة ، أو من حيث ترتيب وتنظيم وتأليف تلك المادة من جهة ثانية . ويذكر له في فهرست كتبه الأصولية من المطولات والمتوسطات والمختصرات:

١. نهاية الوصول الى علم الاصول .

٢. تهذيب الوصول الى علم الاصول .

٣. مبادئ الوصول الى علم الاصول٧٢ .

٤. غايــة الوصــول وإيضاح الســبل في شــرح مختصر منتهى السؤل والأمل ، وهو شرح على مختصر ابن الحاجب (في غاية الحسن في الفاظ وتقريب معانيه)٧٣ .

٥. تعليقات وحواشي على بعض المؤلفات الاصولية ، ك (الذريعة) للسيد المرتضى ، و (العدة) للشيخ الطوسي ، و (المعارج) للمحقق الحلى .

وتعد هذه المؤلفات من الكتب المرجعية في علم أصول الفقه ، وقد تناولها العلماء باهتمام كبير (وقد كانت كلها محور البحث والدرس والتعليق والشرح ، وقامت بدور كبير في نشر الفكر الاصولي ، وتركيز قواعده ، والتربية على الاعتماد عليها في مجال الاستنباط والاستدلال)٧٤ . وهكذا نجد في تراث هـ ذا الفقيه المجدد المعالم الواضحة لحدود المنهج الاستدلالي الفقهي ، من خلال طبيعة الممارسة الفقهية التي دونها في موسوعاته ومختصراته الفقهية ، (فنحن نواجه فقيها عملاقا قد انفرد بين السابقين عليه بكونه قد طور الممارسة الفقهية وجددها) على المستويات جميعا ، سواء كان على صعيد الاداة الاصولية التي تطرح مفرداتها الضخمة ، أم كان ذلك على صعيد الممارسة الفقهية بشكل عام: منهجا واستدلالا ، على النحو الذي يُضفى على بحثه حيوية لافته للنظر تجعلك منبهرا ومندهشا حيال قابليته الفذة التي وهبها الله تعالى لفقيهنا الكبير، حتى ليكاد يتفرد - مع الآخرين الذين لا يتجاوزون عدد

الأصابع - في عصر التاريخ الفقهي٧٥.

### الخاتمة وعرض الاستنتاجات :

مِن خلال ما عرض يمكن أن نستخلص النتائج الاتية :

الاجتهاد في اللغة : مأخوذ من الجهد (بالفتح (بالضم) بمعنى الطاقة ، أو من الجهد (بالفتح (بمعنى المشقة .

Y. الاجتهاد في الاصطلاح: تحصيل الحجة على الحكم الشرعي، واستعمل الاجتهاد في المدرسة) السنية) بما يرادف القياس، أو إعمال الفكر لتحصيل الحكم الشرعي في حال غياب الدليل عليه من الكتاب والسّنة والإجماع. بينما استعمل في المدرسة (الإمامية) بأنه: استخراج الأحكام من أدلة الشرع. وبين المتعملين بون شاسع.

٣.مـن تتبع تاريخ حركة الاجتهاد يتضح لنا ما يأتـي : أ.مر مصطلـح الاجتهاد بعدة مراحل ، حيـث كان يطلـق على بعـض الأفعال التي تصـدر من بعض الصحابة ويراد الاعتذار عنهم فيقـال): تـأول فاخطأ) ، ثم صـار المصطلح (أجتهـد فأخطأ) ، إلى أن وصـل إلى معناه الحالي .

ب. أرسى أئمة أهل البيت (عليهم السلام) قواعد الاجتهاد عند أصحابهم ، وإن كان بصورة بسيطة وبدائية . وأن انسداد باب الاجتهاد كان للأهواء السلطوية والسياسة فيه أكبر الأثر ؛ للتخلص من المجتهدين المنصفين، الذين لا يسكتون عن الجور والاستبداد ، فسد

أهم منبع من المنابع الحيوية لهذا الرفض والمقاومة وهو الاجتهاد .

ج. مر الاجتهاد في مدرسة أهل البيت (عليهم السلام) بعدة مراحل كان في بدايتها بدائياً وبسيطاً لقرب الفقهاء من عصر النص ، ثم أخذ بالتطور والتعقيد كلما ابتعد الزمن عن عصر الأئمة (عليهم السلام) ، الذين يمثلون مصدر النص بعد النبي (صلّى الله عليه وآله) د. سلك الاجتهاد عند الشيعة مساراً تصاعدياً من حيث المادة الفقهية ، منذ زمن الغيبة إلى وقتنا هذا .

3. يعد العلامة الحلي (قدس سره) من فطاحل علماء الشريعة ، وأعاظم فقهاء الجعفرية ، جامعا لشتى العلوم ، مكثرا للتصانيف ومجودا فيها ، استفادت الأمة جمعاء من تصانيفه القيمة منذ تأليفها ، وتمتعوا من أنظاره الثاقبة طيلة حياته وبعد مماته ، وكان فقيها متكلما حكيما منطقيا، جامعا لجميع الفنون ، متبحرا في كل العلوم من وكان أصوليا بحتا ومجتهدا صرفا. تجسدت وكان أصوليا بحتا ومجتهدا صرفا. تجسدت جهوده الفقهية في حركة التطوير الفقهي، من خيلال تدوين المتون الفقهية المختصرة ، مما كان مدار الدرس والبحث والتأليف منذ عصره وإلى الآن ، وقد عرف بمنهجه الفقهي الخاص الذي تميز به عن غيره .

### الهوامش:

- ١. اصول الاستنباط ، الشهرستاني ، ص ٨ .
- ۲. الصحاح ، الجوهري ، ج ۱ ، ص ٣٤٦ .
- ٣. مفردات الفاظ القرآن ، الاصفهاني ، (مادة نَهَجَ) ص ٨٢٥ .
  - ٤ . الكهف / ٣٢ .
  - ٥. العين ، الفراهيدي ، ج ٣ ، ص ٣٩٢ .
    - ٦. الكنز اللغوي ، ص ٢٣.
  - ۷. غریب الحدیث ، الحربی ، ج ۲ ، ص ۵۰۳ .
    - ٨. النهاية ، ابن الاثير ، ج ٥ ، ص ١٣٤ .
      - ٩. المائدة / ٤٨.
  - ١٠. لسان العرب ، ابن منظور ، ج ٢ ، ص ٣٨٣ .
- ١١. للتفاصيل ينظر: الشيخ ابن الجنيد الاسكافي ، السعيدي ، ص ٤٠ .
  - ١٢. أصول البحث العلمي ومناهجه ، احمد البدر ، ص ٣٣- ٣٦ .
    - ١٣. العين ، ج ٣ ، ص ٣٨٦ .
      - ۱٤. النهاية ، ص ٣.
    - 10. أساس البلاغة ، الزمخشري ، ص ١٠٦ .
      - ١٦. الصحاح ، ج ٢ ، ص ٤٦٠ ٤٦١ .
        - ١٧. التوبة / ٧٩.
    - . الطريحي ، ج ۱ ، ص 118 . الطريحي ، الطريحي ، ج ۱ ، ص
      - ١٩. المصباح المنير ، المباركفوري وآخرون ، ص ١١٢ .
    - ٢٠. الفردات في غريب القرآن ، الراغب الأصفهاني ، ص ١٠١ .
      - ۲۱. المستصفى ، الغزالي ، ج ۲ ، ص ۱۰۱ .
      - ۲۲. مختصر منتهى السؤل ، ابن الحاجب ، ج ۲ ، ص ۲۸۹ .
        - ۲۳. البحر المحيط ، الزركشي ، ج ٦ ، ص ١٩٧ .
        - ۲٤. إرشاد الفحول ، الشوكاني ، ج ٢ ، ص ٢٠٥ ٢٠٦ .
          - . ٣ / النجم / ٣ .
          - ٢٦. مبادئ الوصول ، العلامة الحلى ، ص ٢٤١-٢٤١ .
            - ۲۷. معالم الدين ، العاملي ، ج ۱ ، ص ۳۸۱ .

- ٢٨. زبدة الأصول ، الشيخ البهائي ، ص ١٥٩ .
- ٢٩. شرح العروة الوثقى ، ابو القاسم الخوئي ، ج ١ : التقليد ، ص ٢٢ .
  - ٣٠. مصادر التشريع الاسلامي ، عبد الوهاب خلاف ، ص ٧ .
    - ٣١. الرسالة ، ابن إدريس الشافعي ، ص ٤٧٧ .
      - ٣٢. إرشاد الفحول ، ص ٢٥٠ .
  - ٣٣. الأصول العامة للفقه المقارن ، محمد تقى الحكيم ، ص ٥٤٦ .
    - ٣٤. موسوعة الفقه الإسلامي ، وهبة الزحيلي ، ص ١٩.
      - ٣٥. أعيان الشيعة ، العاملي ، ج ٥ ، ص ٣٩٦ .
    - ٣٦. إيضاح الفوائد ، محمد بن العلامة المحلى ، ج١ ، ص ١٠ .
      - ٣٧. كتاب الرجال ، ابن داوود ، ص ١١٩ .
      - ٣٨. لؤلؤة البحرين ، البحراني ، ص ٢٢٧ ٢٢٨ .
        - . ۲۸۸ ص ، ۱۰ ، ص ۲۸۸ .
      - . کا الدرر الکامنة ، العسقلانی ، ج  $\gamma$  ، ص  $\gamma$  ،  $\gamma$ 
        - ٤١ لسان الميزان ، العسقلاني ، ج ٢ ، ص ٥٨٧ .
        - ٤٢. الوافي بالوفيات ، الصفدي ، ج ١٣ ، ص ٥٥ .
        - ٤٣ . عقيدة الشَّيعة ، روايت م. رونلدسن ، ص ٢٩٥ .
          - ٤٤. الأعلام ، الزّركلي ، ج ١٥ ، ص ٢٢٧ .
- ٤٥. رياض العلماء ، عبد الله الأفندي ، ج ٢ ، ص ٣٥٩ ؛ كتاب الرّجال ، ص ٧٨ .
  - ٤٦. للتفاصيل ينظر: بحار الأنوار، المجلسي، ج ١٠٧، ص ٦٢- ٦٦.
- ٤٧. رياض العلماء ، ج ١ ، ص ٣٦٠ ؛ امل الآمل ، الحر العاملي ، ج ١ ، ص ٢٦٠- ٢٦١ .
  - ٤٨. بحار الانوار ، ج ١٠٧ ، ص ٦٦- ٦٧ ؛ رياض العلماء ، ج ١ ، ص ٣٦٠ .
    - ٤٩. تاريخ التشريع الاسلامي ، عبد الهادي الفضلي ، ص ٣٦٢ ٣٦٥ .
      - ٥٠. منتهى المطلب ، العلامة الحلى ، ج ١ ، ص ١٢ .
        - ٥١. مبادئ الوصول ، ص ٢٠٦ .
- ٥٢ للتفاصيل ينظر : المرجع نفسه ، ص ٣٦٤- ٣٧٠ ؛ مقدّمات في علم المنطق ، هادي فضل الله ، ص٣٦٠ .
  - ٥٣. أعيان الشيعة ، ج ٥ ، ص ٣٩٦ .
- ٥٤. للتفاصيل ينظر : «مناهج الفقهاء في المدرسة الامامية» ، زهير الاعرجي ، ص ٢١٦- ٢١٩ .
  - ٥٥. أعيان الشيعة ، ج ٥ ، ص ٣٧٠ .

- ٥٦. للتفاصيل ينظر: ايضاح الفوائد، ص ١١.
- ٥٧.الذريعة ، الطهراني ، ج ١٤ ، ص ١٢- ١٧ ، و ج ١٧ ، ص ١١٥ .
- ٥٨. «المدخل لدراسة مناهج الاجتهاد عند الشيعة الامامية» ، عدنان فرحان خميس ، ص ٢٥.
  - ٥٩. ينظر : مختلف الشيعة ، العلامة الحلى ، ج١ ، ص ٤٨٠ .
  - ٠٠. «المدخل لدراسة مناهج الاجتهاد عند الشيعة الامامية» ، ص ٢٥ .
    - ٦١. خلاصة الاقوال في معرفة الرجال ، ص ١١٠ .
  - ٦٢. «المدخل لدراسة مناهج الاجتهاد عند الشيعة الامامية» ، ص ٢٥.
    - ٦٣. مختلف الشيعة ، ج ١ ، ص ٨ .
  - ٦٤. «المدخل لدراسة مناهج الاجتهاد عند الشيعة الامامية» ، ص ٢٥ .
    - ٦٥.المعتبر في شرح المختصر ، المحقق الحلي ، ج ١ ، ص ٣٣ .
      - ٦٦. خلاصة الاقوال ، ص ١١٠ .
        - ٦٧. منتهي المطلب ، ص ٤ .
  - ٦٨. للتفاصيل ينظر : «مناهج الفقهاء في المدرسة الامامية» ، ص ٢١٦ ٢١٩ .
    - . ٦٩ «المدخل لدراسة مناهج الاجتهاد عند الشيعة الامامية» ، ص ٢٦ .
      - ٧٠. الذريعة ، ج ٤ ، ص ٣٢ ٣٣ .
      - ٧١. تاريخ التشريع الاسلامي ، ص ٣٧٢ .
      - ٧٢. الذريعة ، ج ١٦ ، ص ١١ ، و ج ٢٤ ، ص ٢٤٦ .
        - ٧٣.المرجع نفسه ، ج ١٦ ، ص ١٨-١٩ .
        - ٧٤. تاريخ التشريع الاسلامي ، ص ٣٧٥ .
          - ۷۵. منتهی المطلب ، ج ۱ ، ص ۷۷ .

### • قائمة المصادر والمراجع :

- ١. القرآن الكريم .
- ٢. الأعلام ، خير الدّين الزّركلي ، ج ١٥ ، بيروت : دار العلم للملايين ، ٢٠٠٢ .
- ٣. إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، محمد بن علي الشوكاني ، تحقيق : الشيخ أحمد عزو عناية ، ج ٢ ، ط ١ ، دار الكتاب العربي ، ١٤١٩هـ / ١٩٩٩م .
  - ٤. اصول الاستنباط ، هبة الدين الشهرستاني ، قم : طبعة الحوزة العلمية ، ١٤١٢ هـ .
  - ٥. أصول البحث العلمي ومناهجه ، احمد البدر ، القاهرة : المكتبة الاكاديمية ، ١٩٩٦ .
- ٦. الأصول العامة للفقه المقارن ، محمد تقى الحكيم ، ط ٢ ، مؤسســة آل البيت للطباعة والنشــر،

. 1979

- ٧. أساس البلاغة ، محمود بن عمرو الزمخشري ، تحقيق : محمد باسل ، ط ١ ، بيروت : دار
   الكتب العلمية ، ١٤١٩ هـ / ١٩٩٨ م .
- $\Lambda$ . أعيان الشيعة ، محسن الأمين العاملي ، (ج ٥ ، ج ١٠) ، تحقيق : السيد حسن الأمين ، بيروت : دار التعارف للمطبوعات ، ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٦م .
- ٩. امل الآمل في علماء جبل عامل ، محمد بن الحسن الحر العاملي ، تحقيق : احمد الحسيني ،
   ج ١ ، بغداد : مكتبة الاندلس ، بلا .
- ١. إيضاح الفوائد في شرح اشكالات القواعد ، محمد بن الحسن بن يوسف بن مطهر الحلي (ابن العلامة الحلي) ، تحقيق : السيد حسين الموسوي الكرماني وآخرون ، ج ١ ، ط ١ ، قم : المطبعة العلمية ، ١٣٨٧ ه .
- ١١. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار ، العلامة محمد باقر المجلسي ، تحقيق مؤسسة:
   دار الكتب الاسلامية ، ج ١٠٧ ، ط ١ ، قم : نوروحي ، ١٣٨٨ .
- ١٢. البحر المحيط في أصول الفقه ، بدر الدين محمد الزركشي ، ج ٦ ، ط ١ ، دار الكتبي ، ١٤١٤هـ / ١٩٩٤م .
- ١٣. تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي ، تحقيق : عبد الستار احمد فراج ، ج ٢ ، الكويت ، ١٩٦٥ .
- ١٤. تاريخ التشريع الاسلامي ، عبد الهادي الفضلي ، ط ١ ، بيروت : دار النصر ١٤٩٢ / ١٩٩٢.
   ١٥. خلاصة الاقوال في معرفة الرجال ، الحسن بن يوسف بن مطهر الحلي (العلامة الحلي) ، تحقيق : جواد القيومي ، ط ١ ، مؤسسة النشر الاسلامي ، ١٤١٧ هـ .
- 17. الــدرر الكامنــة في أعيان المائة الثامنة ، احمد بن علي بن حجر العســقلاني ، تحقيق : محمد عبد المعيد ضان ، ج ٢ ، ط ٢ ، صيدر اباد/ الهند : مجلس دائرة المعارف العثمانية ، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢ .
- ١٧. الذريعــة الى تصانيف الشــيعة ، آغا بزرك الطهراني ، (ج ٤ ، ج ١٤ ، ج ١٦ ، ج ١٧ ، ج ١٧) ، ط ٣ ، بيروت : دار الاضواء للطباعة ، ١٩٨٣ .
- ۱۸. رياض العلماء ، عبد الله الأفندي ، (ج ۱ ، ج ۲ ) ، قم : منشورات مكتبة المرعشي ، 18.1
- 19. الرسالة ، أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي ، تحقيق : أحمد شاكر ، ط ١ ، القاهرة : مكتبه الحلبي ، ١٣٥٨ هـ/١٩٤٠م .
- ٠٠. زبدة الأصول ، الشيخ البهائي ، تحقيق : فارس حسون كريم ، ط ١ ، مطبعة الزيتون ،

1874

٢١. شرح العروة الوثقى ، ابو القاسم الخوئي ، ج ١ : التقليد ، مؤسسة احياء آثار الامام الخوئي، بلا.

٢٢. الشيخ ابن الجنيد الاسكافي وريادة الحركة الفقهية في القرن الرابع الهجري ، علاء السعيدي ، ط ١ ، مركز ابن ادريس الحلى للدراسات الفقهية ، ١٤٢٩هـ / ٢٠٠٨ .

٢٣. الصحاح . تاج اللغة وصحاح العربية ، إسماعيل بن حماد الجوهري ، تحقيق : أحمد عبد الغفور عطار ، (ج ١ ، ج ٢) ، ط ٤ ، بيروت : دار العلم للملايين ، ١٩٨٧ .

٢٤. عقيدة الشَّيعة ، روايت م. رونلدسن ، بيروت : مؤسسة المفيد ، ١٩٩٠ .

۲٥. غريب الحديث ، ابراهيم بن اسحق الحربي ، تحقيق : د. سليمان إبراهيم محمد العايد ، ج ، ط ١ ، مكة المكرمة : جامعة ام القرى ، ١٤٠٥ هـ .

٢٦. كتاب الرجال ، تقي الدين الحسن بن علي ابن داوود الحلي ، تحقيق : السيد محمد صادق آل بحر العلوم، النجف : المطبعة الحيدري ، ١٩٧٢ .

77. كتاب العين ، الخليل بن احمد الفراهيدي ، تحقيق : د.مهدي المخزومي و د.ابراهيم السامرائي، ج  $\pi$  ، ط  $\pi$  ، قم : انتشارات اسوة ،  $\pi$  ، العرب الموق ،  $\pi$ 

٢٨. الكنز اللغوي في اللسان العربي . نقلا عن نسخ قديمة ، نشر وتعليق : اوغست هفتر ، بيروت:
 المطبعة الكاثوليكية ، ١٩٠٣ .

79. لسان الميزان ، احمد بن علي بن حجر العسقلاني ، تحقيق : عبد الفتاح أبي غدة ، ج ٢ ، مكتب المطبوعات الإسلامية ، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢ .

٣٠. لسان العرب ، جمال الدين ابن منظور الإفريقى ، ج ٢ ، ط ٣ ، بيروت : دار صادر ،
 ١٤١٤هـ .

٣١. لؤلؤة البحرين في الاجازات وتراجم رجال الحديث ، الشيخ يوسف البحراني ، تحقيق وتعليق: السيد محمد صادق بحر العلوم ، ط ١ ، بيروت : مكتبة فخراوي للطبعة ، ٢٠٠٨ .

٣٢. مبادئ الوصول إلى علم الأصول ، الحسن بن يوسف بن مطهر الحلي (العلامة الحلي) ، تحقيق: عبد الحسين محمد على البقال ، دار الاضواء ، ١٩٨٦ .

٣٣. مجمع البحرين ، فخر الدين الطريحي ، تحقيق : سيد احمد الحسيني ، ج ٤ ، ط ٣ ، المكتبه المرتضوية لإحياء الاثار الجعفريه ، ١٣٧٥ هـ .

٣٤. مختصر منتهى الســؤل والأمل في علمي الأصول والجدل ، ابن الحاجب ، تحقيق : د. نزيه حماد، ج ٢ ، ط ١ ، دار ابن حزم ، ١٤٢٧هـ .

٣٥. مختلف الشيعة في أحكام الشريعة ، الحسن بن يوسف بن مطهر الحلي ، تحقيق : مركز الأبحاث

والدراسات الإسلامية، ج١،ط١، قم: مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، ١٤١٨هـ . ٣٦ «المدخل لدراسة مناهج الاجتهاد عند الشيعة الامامية» ، عدنان فرحان خميس ، مجلة الدراسات التاريخية ، العدد ٣٨ ، بيت الحكمة - بغداد ، السنة الثانية عشر ، ١٤٣٥هـ / ٢٠١٤ .

٣٧. معالم الدين وملاذ المجتهدين ، جمال الدين حسن بن زين الدين العاملي ، تحقيق : السيد منذر الحكيم ، ج ١ ، مؤسسة الفقه للطباعة والنشر ، بلا .

٣٨. المعتبر في شرح المختصر ، نجم الدين ابي القاسم جعفر بن الحسن (المحقق الحلي) ، تحقيق : عدد من الافاضل ، ج ١ ، قم : منشورات سيد الشهداء ، ١٣٦٤ .

٣٩. مفردات الفاظ القرآن ، الراغب الاصفهاني ، تحقيق : صفوان عدنان داوودي ، ط ٤ ، دمشق : دار القلم ، ١٤٣٠ هـ/ ٢٠٠٩ .

•٤. المفردات في غريب القرآن ، الراغب الأصفهاني ، المحقق : صفوان عدنان الداودي ، ط ١ ، بيروت : دار القلم ، ١٤١٢ هـ .

٤١. مقدّمات في علم المنطق ، هادي فضل الله ، بيروت : دار الهادي ، ١٩٩٦ .

٤٢. «مناهج الفقهاء في المدرسة الامامية» ، زهير الاعرجي ، مجلة تراثنا ، العدد ١٠٢ ، السنة ٢٦ ، ربيع الاخرة – جمادي الاخرة ١٤٣١ هـ .

٤٣. منتهى المطلب في تحقيق المذهب ، الحسن بن يوسف الحلي ، تقديم : د. محمود البستاني ، ج١ ، مشهد : نشر مجمع البحوث الإسلامية ، ١٤١٢هـ .

33. النهاية في غريب الحديث والأثر ، ابن الاثير ، تحقيق : طاهر أحمد الزاوى ومحمود محمد الطناحي ، ج ٥ ، بيروت : المكتبة العلمية ، ١٩٧٩ .

٥٤. المستصفى ، محمد بن محمد الغزالي ، ج ٢ ، تحقيق : حمزة بن زهير حافظ ، ط ١ ، شركة المدينة المنورة للطباعة ، ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م .

53. مصادر التشريع الاسلامي فيما لا نص فيه ، عبد الوهاب خلاف ، دار القلم للنشر والتوزيع الكويت ، ١٤١٤ هـ / ١٩٩٣ .

٤٧. المصباح المنيـر فـي تهذيب تفسـير ابن كثير، صفـي الرحمن المباركفوري وآخـرون ، المكتبة الاسلامية، ٢٠٠٨ .

٤٨. مصباح المتهجد ، ابي جعفر محمد بن الحسن الطوسي ، ط١ ، بيروت : منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات ، ١٩٩٨ .

٤٩. موسوعة الفقه الإسلامي ، وهبة الزحيلي ، ط٣ ، دمشق : دار الفكر ، ١٤٣٣هـ / ٢٠١٢م .
 ٥٠. الوافي بالوفيات ، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي ، ج ١٣ ، تحقيق : احمد الارناؤوط وتزكى مصطفى ، ط١ ، بيروت : دار إحياء التراث العربي ، ٢٠٠٠ .

In this paper, we have examined some scientific relations, which focus on these ties between the scholars of Al-Hilla Sminary School(Hawza) and those of the other doctrines, including the linguistic narration of Al-Fayrooziabaadi Al-Shafi'i, which talks about the creed of Fakhrul-Muhaqqiqeen and other ties mentioned in the paper.

# <u>ה</u>מים הי

# أواصِر عِلْمِيَّة بين علماءِ حوزةِ الحلَّةِ وعلماءِ المذاهب الأُخَر

م. د. كريم حمزة حميدي كلية الإمام الكاظم (ع) / بابل

Scientific(Scholarly) Ties between Jurists of Al-Hilla Seminary (Hawza) and the Jurists of other Doctrines

BY

## Instructor Kareem Hamza Hmaidi Al-Imamul-Kadhim College| Babylon Abstract

The School of Ahlul-Bait (Peace be upon them) has had the greatest impact on the continuity of scientific (scholarly) research in various fields: creeds, Islamic principles, Islamic jurisprudence, logic, language and other fields. What resulted from this school was Al-Hilla Seminary School, which prevailed over four centuries and its incomparable scholars, who undertook the duty of popularizing and defending the Shiite thought together with adopting equable thinking to grasping the other and dealing with him on a scientific, convincing, tolerant—basis.

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّدنا محمَّدٍ وعلى آله الطيبين الطاهرين وأمَّا بعدُ؛ في أن الحديثُ عن علماء حوزة الحلة العلميَّة يقودنا إلى زمن علميٍّ محض، بعيدًا عن التعصُّب المذهبي والفوارق الضيَّقة؛ إذ لا غرابة أن تجد عالمًا حليًّا يتتلمذُ لفقيه شافعيٍّ، أو حنبليٍّ أو سواهما من المذاهب الأُخر، أو تجد فقيهًا شافعيًّا يسألُ عالمًا حليًّا عن رأي الإماميَّة في مسألةٍ فقهيَّة وغير ذلك من المواقف التاريخيَّة التي نتج عنها فكرٌ علميُّ رصينٌ خال من التعصب .

ومن هذا المُنطلق شَرَعتُ في استقصاء عدد من هذه المواقف، ولكثرتها، وقفنا عند أبرزها في قرونٍ مختلفة، فكان تقسيمُنا لها على أربعة مباحث: تناولتُ في المبحثِ الأوَّلِ مؤانسة أحد فقهاء الشافعية لابن إدريس الحلي، في حين ناقشتُ في المبحث الثاني بعض مواقف العلَّامة الحلِّي مع أرباب المذاهب، وأمَّا المبحثُ الثالثُ فقد تناولتُ فيه التعاونَ العلميَّ بين فخر المحققين واللغوي الفيروز آبادي، وأخيرًا جاء المبحثُ الرابعُ لرصدِ بعضِ علماء الحلَّة النَّحويين وتأثرهم وتأثيرهم في غيرهم من المذاهب الأُخر، وقد سبقت هذه المباحث مقدِّمةٌ وتلتها خُلاصةٌ بيَّنتُ فيها أهم ما جاء في البحث، وقد اعتمدتُ في هذا البحث على جملةٍ من المصادر التاريخية، وكتب التراجم المختلفة، مختتمًا البحث بقائمة المصادر والمراجع .

وفي الختام أتمنى أن أكون قد وفِّقت في إظهار النقاط المهمة في فكرة هذا الموضوع، فإنْ أكُن كذلك فهذه نعمةٌ مِنَ الله مَنَّ بها على عبده، وإنْ كانت الأخرى فحسبي أنّي قد اجتهدت، وما توفيقي إلا بالله .

# توطئة:

# أثر أهل البيت (عليهم السلام) في المدارس الإسلاميَّة

يُعدُّ أَنَّهُ أهل البيت (عليهم السلام) منائر العلم لِمَنْ أراد أن يستضيء بنور علمهم، ولا سيَّما في مجال الفقه؛ إذ إنَّ العصورَ الإسلاميَّة المتتالية تشهدُ بتقدِّمهم في هذا الميدان، عَا أدَّى إلى تأسيس مدرسة فقهية رصينة تستندُ إلى أسسِ علميَّةٍ مُدْعَمةٍ بأصولٍ نقليَّةٍ وعقليَّةٍ صحيحة .

وقد أصبحت هذه المدرسة – لاحقًا – منطلقًا إلى كثير من المدارس الإسلاميَّة المختلفة، فقد ذكر ابن أبي الحديد أنَّ عليًا (عليه السلام) هو أساس الفقه الإسلامي، الذي حمل لواءه أئمة المذاهب؛ إذ قال: ((ومن العلوم علم الفقه، وهو (عليه السلام) أصله وأساسه، وكلُّ فقيه في الإسلام فهو عيالٌ عليه ومستفيدٌ من فقهه . أمَّا أصحابُ أبي حنيفة (ت١٥٠هـ) كأبي يوسف (ت١٠٠هـ) ومحمد

(ت١٨٩هـ) وغيرهما، فأخذوا عن أبي حنيفة. وأمَّا الشافعيُّ (ت ٢٠٤هـ) فقرأ على محمد بن الحسن، فيرجع فقهه أيضًا إلى أبي حنيفة، وأمَّا أحمد بن حنبل (ت٢٤١هـ)، فقرأ على الشافعي، فيرجع فقهه أيضًا إلى أبي حنيفة، وأبو حنيفة قرأ على جعفر بن محمد (عليه السلام) (ت١٤٨هـ)، وقرأ جعف على أبيه (عليه السلام) وينتهى الأمر إلى على (عليه السلام) . وأمَّا مالك بن أنس (ت١٧٩هـ) فقرأ على ربيعة الرأى (ت١٣٦هـ)، وقرأ ربيعة على عكرمة (ت١٠٧هـ)، وقرأ عكرمة على عبد الله بن عباس (ت٦٨هـ)، وقرأ عبد الله بن عباس على على بن أبى طالب . وإن شئت فرددت إليه فقه الشافعي بقراءته على مالك كان لك ذلك))(١). فكانت مدرسة أهل البيت مفتوحة الباب لاستقبال الوفود والطلاب الذين تزاحموا

عليها ملتمسين أنواع العلوم والمعارف، وكان أثرُ الإمام الصادق (عليه السلام) واضحًا في توسيع هذه المدرسة التي أسسها بيت النبوة لتضم فيما بعد أكابر علماء الأمة من المذاهب الإسلامية الختلفة(٢).

وقال فخر الدين الرازي في تفسيره الكبير بحق أهل البيت (عليهم السلام): ((فَانْظُرْ كَمْ قُتِلَ مِنْ أَهْلِ الْبَيْت، ثُمَّ الْعَالَمُ مُمْتَلِئٌ مِنْهُمْ، وَلَمْ يَبْقَ مِنْ بَنِي أُمَيَّةَ فِي الدُّنْيَا أَحَدٌ يُعْبَأُ بِهِ، ثُمَّ انْظُرْ كَمْ كَانَ فِيهِمْ مِنَ الْأَكابِ مِنَ الْعُلَمَاءِ كَالْبَاقِرِ وَالصَّادِقِ وَالْكَاظِمِ وَالرِّضَا عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وَالنَّفْسُ الزَّكِيَّةُ وَأَمْثَالُهُمْ))(٣).

وذكر صاحبُ كتاب (تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام) في حديثه عن تقدُّم الشيعة في علم الفقه: ((فاعلم أنَّ أوَّلَ من دوَّن علم الفقه: علي بن أبي رافع مولى رسول الله (صلَّى الله عليه وآله وسلَّم) كان من فقهاء الشيعة، وخواص أمير المؤمنين، وكاتبه، وشهد معه كل حروبه. . . وجمع كتابًا في فنون الفقه الوضوء والصلاة وسائر الأبواب، تفقّه على أمير المؤمنين وجمعه في أيامه، وكانوا يعظمون هذا الكتاب، وحينئذ فقد وهم الجلال السيوطي من صنَّف في الفقه الإمام أبو حنيفة، فإنَّ تولده من صنَّف في الفقه الإمام أبو حنيفة، فإنَّ تولده

كان سنة مئة من الهجرة، ومات سنة خمسين ومئة، فكيف يكونُ أوَّل مَنْ صنَّف فيه؟ اللهمَّ إلاّ أن يريد أول من صنف فيه من علماء أهل السنة كما هو الظاهر، فلا يُنافي حينئذٍ ما ذكرناه من تقدم الشيعة في ذلك))(٤).

وكان من نتاج هذه المدرسة الفقهية تلك الثُّلَة الطَّيِّة من علماء الحوزة العلميَّة في الحلَّة في القرنين السادس والسابع الهجريين وما تلاهما؛ إذ أينعت ثمارًا طيِّة أخذت على عاتقها نشر الفكر الشيعي والدفاع عنه أمام موجة الانحرافات الضَّالة آنذاك، مستندين في ذلك إلى فكر رصين يستوعبُ الآخر، ويتعاملُ معه على أساس علميً مقنع من غير تعصُّب أو تجريح . ومن أبرز رجالات هذه المرحلة: الشيخ ابن إدريس الحلِّي (ت٥٩٨ه)، وابن طاووس (ت٤٦٤ها)، والمحقق الحلي (ت٢٩٨ها)، وغيرهم .

وفي هذا البحثِ سنقفُ عند بعض النماذج التي تُظِهرُ التواصل العلمي بين علماء هذه المرحلة وعلماء المذاهب الأخر، مع الإشارة إلى أنَّ هذه الوقفات لا تنحصرُ في مجالٍ أو علم معيَّنين، وإنَّما هي مواقفُ تُبيِّنُ مدى حُرصِ هـوَلاء العلماء على الجانب المعرفي بعيدًا عن التعصُّب المذهبي . ويُمكننا القول: إنَّ علماء التعصُّب المذهبي . ويُمكننا القول: إنَّ علماء

حـوزة الحلَّة العلميَّة قد أفادوا كثيرًا من أجواء الانفتاح العلمي وضعف السلطة السياسيَّة آنذاك، وتراجع الدعم السياسي للتعصب المذهبي، يُزادُ على ذلك ابتعاد مدينة الحلَّة عن أجواء الخلاف السياسي والتعصب المذهبي؛ فقد كان الأمراء المعيَّنون من جانب الخلفاء العبَّاسيين لإدارة مدينة الحلَّة على قدر من الصلاح والجدارة، فضلًا عن ظهور عدد من الأسر العريقة التي تزعمت الحلة حكمًا وعلمًا كأمراء آل مزيد، الذين أسسوا دورًا للعلم، وكان العلماء في عهدهم يلقون العنايـة والاهتمام، وفي سـنة ٥٧١هـ أوكلُ المستضيء العباسي (٥٦٦ – ٥٧٥هـ) إمارة الحلة إلى أبى المكارم مجير الدين طاشتكين (ت٦٠٢هـ) ليحكم المدينة ثلاثة عشر عامًا، ويُذكرُ هذا الأمير بكلَ خير وثناء(٥) .

وبعد منتصف القرن السادس الهجري تصدَّرت مدرسة الحلة العلميَّة المشهد العلميَّ الديني على يد ابن إدريس الحلِّي، ولا مجالَ هنا لذكرِ تفاصيل هذه المرحلة؛ إذ وقف عددٌ كبيرٌ من الدارسين المعاصرين عندها، وقد بيَّنوا أهمَّ العوامل والأسباب التي أدَّت إلى ظهورها(٦).

ولا ننكرُ أنَّ بعضَ هذه الوقفات قد أشار إليها الشيخ جعفر السُّبحاني في كتابه (رسائل ومقالات)(٧)، ولكنَّها إشاراتٌ

مختصرةٌ عامَّةٌ زدْنا عليها بعض المواقف التاريخيَّة التي تُعضِّد الأواصر العلميَّة بين الفريقين، وهي رسالة تاريخية شاهدة إلى علماء اليوم، الذين يتمسكون بظواهر الأقوال والشخوص بعيدًا عن الدرس والتنقيب العلمي المُنصف.

ومن أبرز هذه المواقف:

### أولًا: ابن إدريس الحلِّي (ت804\o) ومؤانسة الفقيه الشافعي:

ابن إدريس هو الشيخ محمد بن منصور بين أحمد بين إدريس، أبو عبد الله العجلي الحلّي، ولد في مدينة الحلة سية (٣٤٥هـ)، وتتلمذ على عدد من الشيوخ، منهم: الشيخ عربي بن مسافر (كان حيّا ٣٧٥هـ)، والحسين بن رطبة السوراوي (ت٥٧٩هـ)، والسيد حمزة بن علي بن زهرة الحلبي (ت٥٨٥هـ)، أمّا أبرزُ تلامذته، فمنهم: الشيخ نجيب الدين بن غيا الحلّي (ت٥٤٥هـ)، والسيد فخار بن معد الموسوي (ت٠٣٠هـ)، ومن مؤلفاته: السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، ومسائل ابن إدريس، ومختصر التيان(٨).

ولأنَّ ابنَ إدريس الحلِّي قد نشأ في بيئة علميَّة، تحترمُ العلمَ والعلماء فقد صرَّح في أكثر من موضع في كتبه على رفضه التعصب المذهبي، محترمًا علماء المذاهب الأُخر، وقد

جاء ذلك كله عن علم ومعرفة، وحجج دامغة، وخيرُ دليلٍ على ذلك ما قاله في مقدمة كتاب السرائر: ((فالعاقلُ اللبيب الدّين يتوخى الإنصاف، فلا يسلّم إلى المتقدِّم إذا جاء بالردى لتقدُّمه، ولا يبخس المتأخر حق الفضيلة إذا أتى بالحسن لتأخره، وكأيِّن نظر للمتأخر ما لم يسبقه المتقدِّم إليه، ولا أتى بمثله، إمَّا استحقاقًا أو اتفاقًا، فمن العدل أن نذكر الحسن ولو جاء مَّن جاء، ونثبته للآتي به كاينًا من كان)) (٩). فهذا القول يدلُّكَ على أنَّ هذا العالم لا ينظرُ إلى أسماء الأشخاص بقدرِ نظرتِهِ العلميَّة الحضة.

ومن تلك المواقف المعتدلة حديثه عن العلاقة والتعاون مع أحد فقهاء الشافعيّة في كتابه السرائر في باب الطلاق؛ إذ ذكر: ((وقد كتب إليّ بعضُ الفقهاء الشافعية، وكان بيني وبينه مؤانسة ومكاتبة: هل يقعُ الطلاقُ الثلاثُ عندكم؟ وما القولُ في ذلك عند فقهاء أهل البيت (عليهم السلام)؟ فأجبتُهُ: أما مذهب أهل البيت، فإنّهم يرون أن الطلاق الثلاث بلفظ واحد في مجلس واحد وحالة واحدة من دون تخلّل المراجعة، لا يقع منه إلّا واحدة، ومن طلق امرأته تطليقة واحدة وكانت مدخولًا بها، كان له مراجعتها بغير خلاف بين المسلمين))(١٠).

والملاحظُ أنَّ ذلك الفقيه الشافعي قد كان على درجة عالية من الاعتدال والاحترام لمذهب آل البيت (عليهم السلام) وفقهائهم، ورُبَّما يعودُ هـذا التعاون العلمـي بينهما إلى اهتمام علماء الشيعة عمومًا بمعرفة فقه الخلاف؛ فقد سُبق ابن إدريس الحلّي بمحاولات متعددة بين علماء الفريقين، ف((الدوافع التي حرَّكت الحلِّي [أي: ابن إدريس الحلِّي] ناحية الفقه السُّنِّي وفتح فقه الخلاف، ونقل آراء فقهاء السنة، كان الاهتمام الذى أبداه فقهاء الشيعة السابقون عليه بفقه الخلاف، لا سيَّما منهم السيد المرتضى (ت٤٣٦هـ)، والشيخ الطوسى (ت٤٣٦هـ)، ممَّا جعل اهتماماتهم هذه تنفذ بشكل غير مباشر إلـــى أولويَّـــات الحلِّي؛ فتدفعه لكـــي يبدي هو الآخر اهتمامًا بالفقه المقارن وآراء فقهاء السنة)) .(11)

ومن مواقفه المعتدلة أيضًا ترجيحُهُ رأي أبي حامد الغزالي (ت٥٠٥هـ) على رأي شيخ الطائفة الطوسي في مسألة الرضاع؛ إذ نقل رأي الشيخ الطوسي أولًا في قوله: ((مسألة البائن إذا كان لها ولدٌ يرضع، ووجد الزوج من يرضعه تطوعًا، وقالت الأم: أريد أجرة المثل، كان له نقل الولد عنها))(١٢)، ثمَّ ذكر موافقة أبي حنيفة وبعض أصحاب الشافعي له معتمدين

على اختيار أبي حامد قائلًا: ((وبه قال أبو حنيفة وقومٌ من أصحاب الشافعي، ومن أصحابه من قال: المسألة على قولين: أحدهما مثل ما قلناه، والثاني ليس له نقله عنها، ويلزمه أجرة المثل، وهو اختيار أبي حامد، دليلنا قوله تعالى: ((وَإِن تَعَاسَرْتُمْ فَسَـتُرْضِعُ لَهُ أُخْرَى)) ﴿الطلاق/٦﴾، وهـذه إذا طلبت الأجرة وغيرها يتطوّع، فقد تعاسرا))((١٣)، ثم ذكر استدلال أبي حامد الغزالي واعتراض الشيخ الطوسي عليه قائلًا: ((واستدلَّ أبو حامد بقوله تعالى: فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَٱتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴿الطلاق/٦﴾ ، فأوجب لها الأجرة إذا أرضعته، ولم يفصّل، وهذا ليس بصحيح؛ لأنَّ الآية [تفيد لزوم الأجرة إن أرضعتــه](١٤)، وذلك لا خلاف فيه، وإنما الكلام في أنه يجب دفع المولود إليها ليرضع أم لا ؟ وليس كذلك في الآية)) (١٥).

ثمَّ اختار مذهب الغزالي مستندًا إلى القرآن الكريم، وما ظهر من رأي معظم أصحابه من فقهاء الشيعة ولا سيّما السيد المرتضى قائلًا: ((ما تمسّك به أبو حامد قوي، وبه أفتي، وعليه أعمل؛ لقوله تعالى: : فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴿الطلاق/٦﴾ ، فأوجب لها الأجرة إذا أرضعته، ولم يفصّل بين من هي في حباله، أو بائنة عنه، وهو الظاهر من أقوال أصحابنا،

أعني استحقاقها الأجرة، وصحة العقد عليها للرضاع، سواء كانت بائنة عنه، أو في حبال زوجها، إلّا أنّه لا يجبرها على الرضاع، وهذا اختيار السيد المرتضى))(١٦).

ولا شك في أنَّ موافقة أبي حامد لا تعني قصورَ رأي الشيخ الطوسي؛ وإنَّما هو خلافٌ له جذورُهُ التي تعود إلى اختلافهم في المباني الفقهية ممثلةً بموقفهم من قبول خبر الآحاد أو رفضه (١٧)؛ إذ كان ابن إدريس الحلي من الرافضين لهذا الأصل؛ لذا لم يسلم من النقد والاعتراض، وهذا ديدنُ كلِّ جديد ومبتكر .

وقد ذكر السيد محمد مهدي الخرسان أنَّ حـدَّة انتقاد ابن إدريس الحلي في الاحتجاج العلمي فتح بابًا لخصومه في الرد والانتقاد، ولو أنَّه تهادى في نقده، وجادل بالتي هي أحسن؛ لأنصف خصومه، ولوجدوا في محاولته تلك خطوة رائدة في بعـث الحركة العلمية الراكدة، وكسر طوق الجمود الذي ربَّما أدى إلى سد باب الاجتهاد كما هو الحال عند بقية المذاهب الأخر(١٨)).

### ثانيًا: العلامة الحلي (ت٧٢٦هـ) وشــهرته بين أرباب المذاهب:

يُعـدُّ العلَّامـة الحلي من أبـرز علماء حوزة الحلَّة العلميَّة، فقد بلغت شهرتُهُ الآفاق،

ساعده في ذلك غـزارة نتاجِه الفكري؛ فضلًا عن كثرة سـفره، ومساهمته بنشر الفكر الشيعي أينما حلَّ وارتحل؛ لذا تعددت المواقف التي تدل علـى الأواصر العلمية المعتدلـة بينه وبين فقهاء المذاهب الأخرى، وهي على النَّحو الآتي:

1- إشـادة العلّامة الحلي بعبـد الله الحنبلي

1- إشادة العلّامة الدلّي بعبد الله الدنبلي (تا٧٤٠): ذكر المترجمون لعبد الله بن محمد بن

أبى بكر بن إسماعيل بن أبى البركات بن مكى بن أحمد الزريراتي، ثم البغدادي، الحنبلي، تقى الدين، المدرس بالمستنصرية - بأنَّ المخالفين لمذهبه أشادوا له بالتقدم في الفقه والفتوى؛ وذكروا مثالًا على ذلك العلامة الحلي؛ إذ قال ابن حجر العسقلاني عند ترجمته: ((كان فقيه العراق ومفتى الآفاق، يُوردُ دروسًا مطوَّلة منقَّحة، وله اليد الطولي في المناظرة والبحث وكثرة النقل، وكان المخالفون لمذهبه يعترفون له بالتقدم في معرفة مذاهبهم حتى ابن المطهر الحلَى الشيعي))(١٩). وقال ابن رجب الحنبلي (ت٧٩٥هـ): ((وأقـرَّ لـه الموافـق والمخالف، وكان الفقهاء من سائر الطوائف يجتمعون به، يستفيدون منه في مذاهبهم، ويتأدبون معه، ويرجعون إلى قوله ونقله لمذاهبهم))(٢٠).

وسواء أ مدحه العلامة الحلِّي - فعلًا - أم

لم يمدحُهُ فإنَّ ذلك التصرُّفَ يُعطي انطباعًا أنَّ العلامـة الحلِّي كان يحترمُ العلم والعلماء بغض النظر عن انتمائهم المذهبي .

### ٢- مناقشة الحلِّي أرباب المذاهب الأُخَر علميًا:

ذكر المؤرخون وأصحاب التراجم والسير أن سبب استدعاء العلامة الحلي من قِبَل السّلطان المغولي خدابنده (ت٧١٦هـ) كان لمشكلة فقهية عرضت له وعجز عن حلَّها فقهاء البلاط المغولي، وذلك عندما طلّق السّلطان خدابنده زوجته ثلاثًا في جلسة واحدة وبلا شهود، ثم أراد الرّجوع إليها، فاختار أرباب المذاهب السّنية الفتيا التي لم تُجوِّز رجوع المطلَّقة ثلاثًا إلا بــزواج آخر، خلافًا لما يذهب إليه الشّــيعة من تضييق دائرة الطُّلاق، فلا يقع بالثلاث إلا طلقة واحدة مع توفّر الشّهود، فاختار السّلطان من فقهاء الشّيعة العلامة الحلى ليسمع منه الحكم بملأ وعلى مرأى مَنْ حوله من الفقهاء، وجعلها مناقشة علنية وحرّة ليرى رأى الشّيعة فيها، وبالفعل فقد حاجج الحلّي الفقهاء وأفحمهم في تلك المسألة مستدلاً عليها بالنّصوص القرآنية والأدلة المسلَّمة لدى الفريقين، كما هو دأبُّهُ في أكثر أبحاثه الفقهية. وبعد هذه المناظرة العظيمة وببركة العلامة الحلى استبصر السلطان وعدد كبير من الأمراء وعلماء العامة ، فعمت البركة

في جميع الممالك وهدأت الأوضاع. وبعدها اشترك بمناظرات كلامية واسعة، ومباحثات علمية شتّى وبصورة علنية مع أئمّة المذاهب الأخر(٢١).

ولشدّة حب السلطان للعلّامة الحلي فضلًا عن حبّه للعلم والعلماء لم يرض بمفارقته، بل طلب منه مصاحبته، وقد أسس له مدرسة (سيّارة) حتّى يتسنّى للعلّامة نشر علوم أهل البيت (عليهم السلام)، لذلك قال عنه الصفدي (ت٤٦٧هـ): كان يُصنّفُ وهو راكب، ويزاحم بعظمته الكواكب(٢٢).

# ٣- العلامة الحلي وشرح مختصر ابن الحاجب (ت751هـ):

لا تُخفى شهرة ابن الحاجب وما خلّفه من نتاج علميًّ تنوَّع بين علوم اللغة والفقه والأصول وغير ذلك، ومن هذه المصنفات كتاب مختصر الأصول، الذي شرحه العلامة الحلي، وقد أتى على هذا الموضوع الشيخ السبحاني وأعطاه أهمية بالغة، فقد ذكر ترجمة مؤلف المختصر وشارحه، فضلًا على ذكره الكتابين وبيان أهميتهما في علم الأصول(٢٣)، ومًّا ينبغي الإشارة إليه أنَّ ابن الحاجب مالكيّ ينبغي الإشارة إليه أنَّ ابن الحاجب مالكيّ المذهب(٢٤)، ومع هذا فقد شرح العلّامة الحلي كتابه (مختصر الأصول)، وقد بقي هذا الكتاب

يُدرَّسُ في أوساط الحوزة العلميَّة إلى فترة متأخرة (٢٥)، وقال عنه صاحب الدرر الكامنة: ((اشتهرت تصانيفه، وَتخرج به جماعة، وَشَرْحُهُ على مُخْتَصر ابْن الْحَاجِب فِي غَايَة الْحسن فِي حل أَلْفَاظه وتقريب مَعَانيه))(٢٦).

ومَّا عثرتُ عليه أيضًا في هذا الصدد أنَّ بعض العلماء من المذاهب الأُخر قد درسوا كتاب مختصر الأصول وشرح العلَّامة الحلِّي عليه حصرًا دون غيره من الشروح، ومنهم: ((مُحَمَّد بين أَحْمد بن أبي يزيد بين مُحَمَّد الْمُحب أَبُو السعادات بن الشهاب بن الرُّكن السرائي بفَتْح الْمُهْمَلَتيْنِ وَأَلف مَدينَة ببلاد الدست العجمي الأَصْل القاهري الْحَنفيّ)) (٢٧)، الذي درس في الأصول كتاب المختصر وشرح العلامة الحليّ عليه (٢٨)، من دون شروح الكتاب التي وصلت إلى أكثر من خمسين شرحًا أو تعليقًا(٢٩).

# ثالثاً: فخر المحققيــن (ت٧٧١هـ) واللغوي الفيروز آبادي (ت٨١٧هـ) :

ذكر بعض المترجمين(٣٠) لحمد بن الحسن الحلي (فخر الحققين) أنَّ الفيروز آبادي قد روى عنه كتاب: (التكملة والذيل والصلة لكتاب تاج اللغة وصحاح العربية للصغاني (ت٠٥٠هـ)، ومن هؤلاء المترجمين اللغوي أحمد فارس الشدياق في كتابه: (الجاسوس على القاموس)

قائلًا: ((أجزتُ للمولي الإمام، الحبر الهمام، البحر الهلقام (٣١)، زبدة فضلاء الأيام فخر علماء الأنام، عماد الملة والدين (عوض) الفلك آبادي الشهير بابن الحلواني سقاه الله تعالى من الكلم الغرّ عذاب نطافها (٣٢) كما رزقه من أثمار العلوم لطاف أقطافها، أن يروى عنى هذا الكتاب المسمَّى بـ (التكملة والذيل والصلة لكتاب تاج اللغة وصحاح العربية) بحق روايتي إيَّاه عن شيخي ومولاي - علامة الدنيا - بحر العلوم وطود العُلل(٣٣) فخر الدين أبي طالب محمد بن الشيخ الإمام الأعظم، برهان علماء الأمم، جمال الدين أبي منصور الحسن بن يوسف بن المطهر الحلَى بحق روايته عن والده بحق روايته عن مؤلفه الإمام الحجة برهان الأدب، ترجمان العرب ولى الله الوالى رضى الدين أبى الفضائل الحسن بن محمد الصغاني - رضى الله عنه وأرضاه وقدس مهجعه ومثواه))(٣٤).

وهـذا النص يقودنا إلـى البحث عن المـكان والزمان اللذين التقى فيهما فخر المحققين والفيـروز آبادي من الفيروز آبادي من تلامـذة فخر المحققـين، وكان معتنقًا المذهب الشافعيّ(٣٥)، فضلًا على ذلك فهو لم يسكن الحلّة قط، ولم يلتـق بأحد علمائها، فمن أين جاءت هذه الرواية؟

فلو وقفنا قليلًا عند ترجمة الفيروز آبادي، لوجدنا أنَّه قد سكن بغداد مدة من الزمن، وقبل ذلك سكن واسط، يقول السخاوي (ت ٨٣٩٥) في كتابه الضوء اللامع: ((وارتحل إلى الْعرَاق فَدخل واسط وقَرَأ بها القراءات الْعشر على الشهاب أحمد بن عَليّ الديواني)) (٣٦). وبعدها انتقل إلى بغداد إحدى حواضر الثقافة العربية الإسلامية في ذلك العهد، فتلقًى فيها علوم القرآن والحديث، شم عمل هناك معيدًا في إحدى مدارسها(٣٧).

ممّا تقد رس في واسط وبغداد على التوالي، ولا يبعدُ أن يكون قد التقى بفخر المحققين في إحدى هاتين المدينتين، ولا سعّيما مدينة واسط، فقد أشار أكثر المهتمين في جغرافية المدن أنّها مدينة تقع بين البصرة والكوفة (٣٨)، وقالوا عن الحلة: إنّها تقعُ بين الكوفة وبغداد (٣٨)، ولا شك في أنّ التقارب بينهما واضحٌ لا غبارَ عليه، بل هما متداخلتان.

يُـزادُ على ذلك أنَّ هـذه الرواية قد نُقلت من رواية والد فخر المحققين أي: العلّامة الحلِّي الـذي بـدوره نقلها عن مؤلف كتاب (التكملة) الصاغاني، وهنا نجدُ أنَّ اللقاء كان حاضرًا بين الصاغاني والعلّامة، وهذا أمرٌ يدلُّ

غير أنَّ بعض تلامذة الصاغاني كانوا ينتسبون إلى المذهب الشيعي، ومنهم: جمال الدين أحمد بن طاووس (ت٦٦٤هـ)، وآية الله العلامة الحلِّي(٤١)، وأبو الفضائل عبد السرزاق بن أحمد بن محمد بن أبي المعالي الشيباني، الشهير بابن الفوطي (ت٢٢٣هـ)، الذي كان أُستاذُهُ الخواجة نصير الدين الطوسي (ت٢٧٦هـ)، فأخذ عنه علوم الأوائل(٤٢)، ومنهم أيضًا عز الدين ابن الوزير العلقمي، محمد بن محمد (ت٢٥٦هـ)، الذي قرأ القرآن والعربية على التقي حسن بن الباقلاني النحوي والعربية على التقي حسن بن الباقلاني النحوي كان حاضرًا بين العالميْن، وكذلك الحال بالنسبة لتلامذتهما.

### رابعًا: نحويو الحلَّة ومسألة التأثر والتأثير:

أسهمت الأرضية العلمية الخصبة في مدينة الحلة بعد تمصيرها في بداية القرن السادس الهجري إلى ظهور عدد من النحويين، الذين أثْرُوا الدرس النحوي في العراق عمومًا، وفي الحلَّة خصوصًا؛ فقد ((بدأت الدراسات النحوية في هذا القرن تظهر على شكل حلقات في المساجد والجوامع ومجالس في البيوتات، ويُعـد ابن حُمَيْدة (ت٥٥٠هـ) المعلم الأول لهذا العلم، فهو من الرعيل الأول الذي دسَّن عمارة الحلة أول تمصيرها، وله معرفة جيدة بالنحو واللغة، وله مجلس يرتاده طلاب العلم تُعرض فيه المسائل النحوية))(٤٤)، وقد ارتبط معظم العلماء في هذه المرحلة بعلماء حوزة الحلُّة العلميَّة، بل كان قسـمٌ منهم موسـوعيًّا في تحصيله للعلوم والمعارف الإسلامية، وكان لبعضهم صلات علمية وثيقة مع علماء المذاهب الأُخَر وعلى النحو الآتي:

### - ابن الدهان (ت ٥٩٠هـ) ورحلاته المتعددة:

محمد بن على بن شعيب بن الدهان أبو شجاع اللغوي الفرضي، كان فيه فضل ونبل، وله يد في النحو واللغة والحساب، ولد في بغداد، ونشأ في الحلة المزيدية فدرس ودرس

فيها، ثم انتقل إلى الموصل، وأقام بها مدّة، وصحب جمال الدين الأصبهاني وزير الموصل (ت٥٥٥هـ)، ثم رحل إلى دمشق وأقام بها، ووجد بدمشق زيد بن الحسن بن زيد الكندي النحوي (ت٦١٣هـ)، فكان يذاكره ويحاضره، شم ارتحل إلى مصر، ونزل على قاضيها عبد الملك بن درباس الماراني الكردي (ت٥٠٠هـ)، فخرج من مصر بغير طائل، وعاد إلى دمشق، ثم خرج من دمشق إلى مكّة، ووقف وقفة تلك لشنة، وخرج إلى العراق، ولما وصل إلى الحلّة المزيدية عثر جمله على جسر هناك، فأصاب وجهه بعض خشب المحمل، فمات لوقته، وذلك في صفر سنة تسعين وخمسمائة (٥٤).

فأبرزُ شخصية مَّن ذُكر في الترجمة آنفًا، وقد أثَّر علميًا بابن الدهان، هو زيد بن الحسن بن زيد الكندي النحوي، وكان حنبليًا كما قال شمس الدين الذهبي: ((وَكَانَ حنبليً المذهب فانتقل حنفيًا لأجل الدُّنيَا، وتقدَّم في مذهب أبيي حنيفة))(٢٤). فهذا الرجل ارتحل شيعيً المذهب، ثمَّ بعد ذلك أخذ من علماء المذاهب الأخر وعاد إلى نشأتِه الأولى إلّا أنَّ القدرَ لم يمهله، فتوفيً في مدينة الحلَّة .

### ابن الســكون النَّحــوي (ت٦٠٦هـــ) ورحلته إلى دمشق والمدينة:

هـ و عَلـيّ بـن مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن عَليّ بـن السَّكُون الحَلِّي أَبُو الْحُسَيْن من حِلِّة بني مزيـد بأرْض بابـل، كان عَارِفًا باللغة والنحو، مزيـد بأرْض بابـل، كان عَارِفًا باللغة والنحو، حسن الْفَهم، جيد النَّقُل، حَرِيصًا على تَصْحِيح الْكتب، لم يضع قطُّ فِي طِرسه إلاَّ مَا وعاه قلبه . . . قَرَأَ النَّحُو على ابْن الخشَّاب (ت٧٦هـ)، وَقَرَأَ الْفَقْه واللغة على ابْن العصَّار (ت٧٦هـ)، وَقَرَأَ الْفَقْه على مَذْهَب الشِّيعة وبرع فيه وَكَانَ يدرِّسـه، وَذُكِرَ أَنَّه كَانَ متدينًا كثير الصَّلة باللَّيْلِ وَفِيه سَافر إلى مَدينة النَّبي (صلّى سَخاء ومروءة، سَافر إلى مَدينة النَّبي (صلّى الله عَليْه وآله وسلّم) وَأَقَام بها وَصَار كَاتبًا لأميرها، ثمَّ قدم الشَّام ومدح السُّلْطَان صَلاح الدّين (ت٥٨٩هـ)(٤٢) .

وأغلبُ الظن أنَّ ابن الخشاب وابن العصار اللذين أخذ عنهما ابن السكون النَّحو واللغة هما من الموالين لأهل البيت (عليهم السلام)، فقد أخذ معظم علماء الحلة النَّحو من الأول أخذًا مباشرًا، ومواقفُهُ تدلُّ على موالاته(٤٨)، وإنْ وسمه المترجمون بالحنبلي(٤٩)، في حين اتصل الثاني ببعض علماء الحلة (٥٠)، ولم يذكر المترجمون له مذهبًا معينًا؛ لذا ترجَّح لدينا

أمّا السلطان صلاح الدين الذي لازمه ومدحه مدّة من الزمن، فهو من معتنقي مذهب أهل السنة والجماعة كما ذكر ابن خلكان عند ترجمته؛ إذ قال عنه: ((يقول بمذهب أهل السنة، غارس في البلاد أهل الفقه والعلم والتصوف والدين، والناس يهرعون إليه من كل صوب ويفدون عليه من كل جانب، وهو لا يخيب قاصدًا ولا يعدم وافدًا إلى سنة خمس وحمسمائة))(٥١).

وأمّا رحلتُه إلى المدينة، فلم يُذكر عنها شيء سوى أنّه قد صار كاتبًا لأميرها. فعلى الرغم من أنّ ابن السكون الحلّي كان من فقهاء الشيعة، فقد ارتحل إلى أقاليم غير شيعيّة، وأخذ من علمائهم، فضلًا على مدحه أمرائهم.

### ابــن الباقلاني النحــوي الحلي(ت٦٣٧هـ) وتأثره بالمذهب الشافعى:

الْحسن بن معالي بن مَسْعُود بن الْحُسَيْن بن الباقلاني أَبُو عَليّ النَّحْوِيّ الْحليّ، الْحُسَيْن بن الباقلاني أَبُو عَليّ النَّحْوِيّ الْحليّ، قصم بَغْدَاد فِي صباه وَقَرَأَ بِهَا الْمَذْهَب وَالْكَلام على الشَّيْخ يُوسُف بن إِسْمَاعِيل اللامغاني الْحَنَفِيّ (ت٢٠٦هـ)، وعَلى النصير عبد الله بن حسن الطوسي، وعلى الجير مَحْمُود بن الْمُبَارك حسن الطوسي، وعلى الجير مَحْمُود بن الْمُبَارك (ت٢٠٥هـ)، وعلى وأبي الْبَقَاء العكبري (ت٢٠٦هـ)، ومصدق الواسطيّ (ت٢٠٥هـ)،

واللغة على القاضي أبي مُحَمَّد عبد الله بن أَحْمد بن الْمَأْمُون (ت٥٨٦هـ) وَغَيره . ولازم الإشْتِغَال والتحصيل إِلَى أَن برع فِي هَذِه الْعُلُوم وَصَارَ مشاراً إِلَيْهِ فِيهَا مُعْتَمدًا على مَا يَقُوله . وَصَارَ مشاراً إِلَيْهِ فِيهَا مُعْتَمدًا على مَا يَقُوله . وَسمع من أبي مُحَمَّد بن الْمَأْمُون الْمَذْكُور آنفًا، وَمن مَسْعُود بن عَليّ بن النَّادِر (ت٥٨٦هـ) وعبد الوَهَاب بن هبة الله ابْن أبي حَبَّة (ت٥٨٨هـ) واخرين. وانتقل آخر عمره إلى مَذْهَب الشَّافعي وانتهت إلَيْهِ رياسة النَّحْو(٥٢).

فعلى الرَّغم من ولادة ابن الباقلاني في بيئة شيعيَّة خالصة، ثُمَّ تتلمذه فيما بعد على بعض علماء الشيعة كالخواجة نصير الدين الطوسى، وابن بابويه وغيرهم إلَّا أنَّه انتقل في آخر عمره إلى مذهب الشافعي، ولا غرابة في ذلك، فقد تتلمذ - في الشطر الأكبر من حياته - على يد علماء من مذاهب مختلفة؛ إذ أخذ فقه الحنفية عن أبي المحاسن يوسف بن إسماعيل اللامغاني الحنفي (٥٣)، وأخذ فقه الشافعية عن كبيرهم في بغداد آنذاك، وهو المُجيْرُ مَحْمُوْدُ بنُ الْمَبَارَكِ بن عَليِّ الوَاسطِيُّ، الذي قال عنه الذهبي: ((الشَّيْخُ، الإمَامُ، العَلاَّمَةُ، الأُصُوْلِيُّ، كَبِيْرُ الشَّافِعِيَّة، مُجِيْرُ الدِّيْنِ، أَبُو القَاسِم مَحْمُوْدُ بنُ الْمُبَارَكِ بن عَلِيِّ بن الْمُبَارَكِ الوَاسِطِيُّ، ثُمَّ البَغْدَاديُّ)) (٥٤) .

]° |} |} |} |}

# مهذَّب الدين ابــن الخيمي (ت٦٤٢ هـ) (نزيل مصر)

هو محمد بن علي بن المفضّل الحلي المزيدي المعروف بابن الخيمي (ت٦٤٢هـ)، كان نحوياً فاضلاً، كامـل المعرفة بالأدب واللغة، يُعدُّ من علمـاء هذه المرحلة الذيـن عاصروا ابن إدريس الحلي والمحقق ويحيى بن سعيد الحلي (ت٠٩٦هـ) وغيرهم، غير أنَّه ارتحل إلى دمشق ومصر، فأخذ عـن علمائهم وإن كانوا مـن مذاهب مختلفة، يقول السـيوطي: ((دخل بغداد، وسمع بها من الزاغونـي (ت٧٢٥هـ)، وتـأدَّب بابن القصار، وابـن الأنباري (ت٧٧٥هـ)، وأخذ عن الكندي بدمشق وله مصنفات))(٥٥).

فلو ألقينا نظرةً سريعةً على ترجمة مَن أخذ عنهم ابن الخيمي، لوجدنا أنّهم من مذاهب مختلفة، كابن الزاغوني الذي سمع منه في بغداد؛ إذ كان هذا الرجل حنبليًا، بل وصفه الذهبي بأنّه شيخُ الحنابلة(٥٦)، وكذلك ابن القصار المالكي المذهب، الذي قال عنه الخطيب البغدادي: ((علي بن عمر بن أحمد، أبو الحسن الفقيه المالكي المعروف بابن القصار))

أمًّا أبو البركات الأنباري، فقد كان شافعيًّا كما جاء في وفيات الأعيان؛ إذ قال:

((كان من الأئمة المشار إليهم في علم النحو، وسكن بغداد من صباه إلى أن مات، وتفقّه على مذهب الشافعي))(٥٨).

### خُلاصةُ البحث

كان لمدرسة أهل البيت (عليهم السلام) الأثـرُ الأكبرُ في اسـتمرار الأبحاث العلميَّة في الجـالات المختلفة: العقائد، والأصول، والفقه، والمنطق، واللغة، والقرآن، وغير ذلك.

وكان من نتاج هذه المدرسة تلك الثلّة على الطيّبة من علماء الحوزة العلميّة في الحلّة على مدى أربعة قرون، الذين أخذوا على عاتقهم نشر الفكر الشيعي والدفاع عنه، مستندين في ذلك إلى فكر رصين يستوعب الآخر، ويتعامل معه على أساسٍ علميّ مقنع من دون تعصّب، أو تجريح.

وفي هذا البحث وقفنا عند بعض المواقف العلميَّة بين المواقف العلميَّة التي تؤكِّدُ الأواصرَ العلميَّة بين علماء حوزة الحلَّة العلميَّة والمذاهب الأُخر، ولكثرة هذه المواقف، وقفنا عند أبرزها وفي قرون مختلفة، منها – على سبيل التمثيل – : رواية اللغوي الفيروز آبادي الشافعي المذهب عن فخر المحققين؛ إذ روى عنه كتاب التكملة للصاغاني، وقد مدحه مدحًا كبيرًا يؤكِّدُ حجمَ الاحترام المتبادل بين العالِمَيْن، وعند تتبع هذه

الرواية نجد أنَّ فخرَ المحققين نقل هذه الرواية عن والده العلامة الحلِّي الذي سَصِمعَها مباشرةً من شيخِه - في اللغة - الصاغاني (الحنبلي).

ومن المواقف العلميَّة التي تدلُّ على الأواصر العلميَّة بين علماء الفريقين ما نجدُهُ عند العلامة الحلِّي؛ إذ أشادَ العلامة بعالِم حنبليً إشادةً كبيرةً، فضلًا على شرحه مختصر ابن الحاجب المالكي، واعتماد ذلك الشرح في أروقة الحوزة العلميَّة إلى زمنٍ قريب، يُزادُ على ذلك إقناعُ العلامة للسلطان خدابنده بالمذهب الشيعي، وكسب أكبر عدد من العلماء إلى المذهب عن طريق المناقشات والمناظرات العلميَّة العلميَّة العلميَّة العرب عدد من العلماء العلميَّة المناقشات والمناظرات العلميَّة العلميْتِ العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميُّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميْتِ العلميَّة العلميْتِ العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلميْتُ العلميَّة العلميَّة العلميَّة العلم

المحضة، فضلًا عن مدرسته (السيارة) التي جابت البلاد لنشر مذهب آل البيت (عليهم السلام). ومن تلك المواقف المعتدلة حديثُ ابن إدريس الحلِّي مع أحد فقهاء الشافعيَّة في كتابه السرائر؛ فقد ذكر أنَّه قد كانت بينهما مؤانسةٌ ومكاتبةٌ، فضلًا على ذلك مخالفته رأي شيخ الطائفة الطوسي، وترجيحه رأي أبي حامد الغزالي. أمَّا نحويو الحلَّة الذين ارتبطوا بحوزة الحلَّة العلميَّة، فقد كانت لهم رحلات متعددة إلى مختلف فقد كانت لهم رحلات متعددة إلى مختلف الأمصار الإسلامية، كان لهم الأثر والتأثير في التدريس والتلمذة على عدد من علماء المذاهب الأخر.

### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- ابن إدريس الحلِّي، رائد مدرسة النقد في الفقه الإستدلالي، علي همَّت بناري، ترجمة: حيدر حب الله، الغدير، بيروت، لبنان، ط١/ ٢٠٠٥م.
- ابــن إدريــس الحلــي ودوره في إثراء الحركة الفقهية، على همَّت بنــاري، مركز ابن إدريس الحلِّي للدراسات الفقهية، ط١/ ٢٠٠٩م .
- أثر الإمام الصادق (عليه السلام) في المدارس الإسلامية، الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدَّسة، قسم الثقافة والإعلام، الشؤون الفكرية والثقافية/ ١٤٣٣هـ.
- الأعلام لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، خير الدين بن محمود بن محمد بن على بن فارس الزركلي الدمشقي (المتوفي: ١٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين، ط١٥/ ٢٠٠٢م.
- أعيان العصر وأعوان النصر، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي (ت٧٦٤هـ)، المحقق: الدكتور علي أبو زيد، والدكتور نبيل أبو عشمة، والدكتور محمد موعد، والدكتور محمود سالم محمد، قدم له: مازن عبد القادر المبارك، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، دار الفكر، دمشق، سوريا، ط١/ ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- الإمارة المزيدية الأسدية في الحلة، دراسة في أحوالها السياسية والحضارية، د. عبد الجبار ناجي، إيران، قم/ ٢٠١٤م .
- أمل الآمل، الشيخ محمد بن الحسن (الحر العاملي) (ت١١٠٤هـ)، تحقيق: السيد أحمد الحسيني، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ط١/ ٢٠١٠م .
- إنباه الرواة على أنباه النحاة، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي (ت٦٤٦هـ)، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، ومؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط١/ ١٤٠٦ هـ / ١٩٨٢م.
- البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (ت٧٧٤هـ)،

۸٥

- تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ط١/ ١٤١٨ هـ / ١٩٩٧ م، سنة النشر: ١٤٢٤هـ / ٢٠٠٣م .
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، لبنان .
- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بيروت، بيروت، الحقق: عمر عبد السلام التدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٢/ ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م .
- تاريخ بغداد، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (ت٢٦٣هـ)، المحقق: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١/ ١٤٢٢هـ / ٢٠٠٢ م .
- تاريخ الحلة، الشيخ يوسف كركوش الحلي، انتشارات المكتبة الحيدرية، مطبعة شريعت، ط١/ ١٤٣٠هـ .
- تاريخ مواليد الأئمة (عليهم السلام) ووفياتهم، ابن الخشاب البغدادي (ت٥٦٧٥)، دراسة وتحقيق: د. ثامر كاظم الخفاجي، مكتبة المرعشي الكبرى، قم، ط١/ ٢٠١١م .
- تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، السيد حسن الصدر، شركة النشر والطباعة العراقية المحدودة، ١٩٥١م / ١٣٧٠هـ .
- تحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابن الحاجب، أبو الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصرى ثم الدمشقى، دار ابن حزم، ط٢/ ١٩٩٦م .
- تذكرة الحفاظ، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (ت٧٤٨هـ)، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١/ ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م .
- الجاسوس على القاموس، أحمد فارس افندي (صاحب الجوائب)، دار صادر، بيروت، قسطنطينية، طُبع في مطبعة الجوائب سنة ١٢٩٩هـ .
- -الجواهر المضية في طبقات الحنفية، عبد القادر بن محمد بن نصر الله القرشي، أبو محمد، محيي الدين الحنفي (ت٧٧٥هـ)، مير محمد كتب خانه، كراتشي .
- الحلة في العهد الجلائري (٧٣٨هـ/ ١٣٣٧م ١٤٣١م)، بيداء عليوي هادي، مطبعة

- دار الصادق، الحلة، الناشر: مركز بابل للدراسات الحضارية والتاريخية/ ٢٠٠٩م .
- الحوزة العلمية في الحلة نشأتها وانكماشها الأسباب والنتائج، د. عبد الرضا عوض، بابل دار الفرات للثقافة والإعلام/ ٢٠١٣م .
- الـدرر الكامنـة فـي أعيان المائة الثامنة، أبو الفضل أحمد بن علـي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (ت٨٥٦هـ)، المحقق: محمد عبد المعيد ضان، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الهند، ط٢/ ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.
- ذيل طبقات الحنابلة، زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، الدمشقي، الحنبلي (ت٧٩٥هـ)، المحقق: د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، مكتبة العبيكان، الرياض، ط١/ ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٥م.
- رسائل ومقالات، تبحث في مواضيع فلسفيّة وكلاميّة وفقهيّة وفيها الدَّعوة إلى التقريب بين المذاهب، العلَّامة المحقق: جعفر السُّبحاني، مؤسسة الإمام الصادق (عليه السلام)، إيران، قم، ط١/ ١٤٣٢هـ.
- رياض العلماء وحياض الفضلاء، الميرزا عبد الله أفندي الأصبهاني (من أعلام القرن الثاني عشر)، باهتمام السيد محمود المرعشي، تحقيق: السيد أحمد الحسيني، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان، ط١/ ٢٠١٠م.
- السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، ابن إدريس الحلَّي (ت٥٩٨ه)، تحقيق لجنة التحقيق التابعة لمؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢/
- سير أعــلام النبلاء، شــمس الدين أبو عبد الله محمــد بن أحمد بن عثمان بــن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط٣/ ١٤٠٥هـ / ١٩٨٥م.
- شذرات الذهب في أخبار من ذهب، عبد الحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العكري الحنبلي،

 $\left( \begin{array}{c} \Lambda V \end{array} \right)$ 

- أبو الفلاح (المتوفى: ١٠٨٩هـ)، تحقيق: محمود الأرناؤوط، خرج أحاديثه: عبد القادر الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط١/ ١٤٠٦هـ / ١٩٨٦م.
- شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد المعتزلي (ت٦٥٥هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، الدار اللبنانية للنشر، ط١/ ٢٠٠٨م .
- الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (ت٩٠٢هـ)، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت (د.ت) .
- طبقات أعلام الشيعة، الشيخ آغا بُزرُك الطهراني، مؤسسة مطبوعات إسماعيليان، إيران قم، ط٢/ (د.ت).
- طبقات الحفاظ، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١/ ١٤٠٣هـ .
- العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، تقي الدين محمد بن أحمد الحسني الفاسي المكي (ت٨٣٢ه)، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط٢/ ١٩٨٦م.
- فوات الوفيات، محمد بن شاكر الكتبي بن أحمد بن عبد الرحمن بن شاكر بن هارون بن شاكر اللقب بصلاح الدين (ت٧٦٤هـ)، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط١/ الجزء: ١ / ١٩٧٣ ، الجزء: ٢، ٣، ٤/ ١٩٧٤ .
  - الكنى والألقاب، الشيخ عباس القمى، منشورات مكتبة الصدر، طهران / ١٩٧٠م .
- لؤلؤة البحرين في الإجازات وتراجم رجال الحديث، الشيخ يوسف بن أحمد البحراني (ت١١٨٦هـ)، حققه وعلق عليه: السيد محمد صادق بحر العلوم، مكتبة فخراوى، البحرين، ط١/ ٢٠٠٨م.
- لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقي (ت ٧١١هـ)، دار صادر، بيروت، ط٣/ ١٤١٤هـ.
- معجم الأدباء، إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (ت٦٢٦هـ)، تحقيق: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١/ ١٤١٤ هـ / ١٩٩٣ م .
- معجم البلدان، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (ت٦٢٦هـ)، دار

- صادر، بیروت، ط۲/ ۱۹۹۵ م .
- مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي اللقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (ت٦٠٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٣/ ١٤٢٠هـ.
- مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (ت٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر/ ١٩٧٩م .
- موسوعة ابن إدريس الحلي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن إدريس العجلي الحلي (ت٥٩٨هـ)، تحقيق وتقديم: السيد محمد مهدي السيد حسن الموسوي الخرسان، إعداد: مكتبة الروضة الحيدرية، نشر: العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، ط١/ ٢٠٠٨م.
- موسوعة طبقات الفقهاء، تأليف اللجنة العلميَّة في مؤسسة الإمام الصادق (عليه السلام)، إشراف: الشيخ جعفر السُّبحاني، دار الأضواء، بيروت لبنان/ ١٩٩٩م .
- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، يوسف بن تغري بردي الأتابكي (ت٨٧٤هـ)، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دار الكتب، مصر (د.ت) .
- الوافي بالوفيات، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي (ت٧٦٤هـ)، المحقق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت/ ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شــمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي (ت٦٨١هـ)، المحقق: إحســان عباس، دار صادر، بيروت، الجزء: ٣ ، ط/ ١٩٠٠م، والجزء: ٥ ، ط١/ ١٩٩٤م .

### الهوامش (Endnotes)

- (١) شرح نهج البلاغة: ١/ ٢١ -٣٠
- (٢) أثـر الإمـام الصادق (عليه السـلام) في المـدارس الإسـلامية، الأمانة العامة للعتبـة الكاظمية المقدَّسة: ٥.
- (٣) مفاتيح الغيب (تفسير الرازي): ٣١٣ / ٣١٣ . ومَّا يجدرُ ذكره هنا أنَّ (النَّفس الزَّكيَّة) ليس من أئمَّة أهل البيت عند الإماميَّة .
  - (٤) تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، السيد حسن الصدر: ٢٩٨ .
- (٥) تاريخ الحلة، يوسف كركوش الحلي: ١/ ٥٩، والحوزة العلمية في الحلة نشأتها وانكماشها، د. عبد الرضا عوض: ١٤٥.
- (٦) ينظر الحوزة العلمية في الحلة نشأتها وانكماشها: ١٤٢ ٢٩٦، وابن إدريس الحلّي، رائد مدرسة النقد في الفقه الإستدلالي، علي همت بناري: ١٩ ٢٢، الإمارة المزيدية الأسدية في الحلة، دراسة في أحوالها السياسية والحضارية، د. عبد الجبار ناجي: ٣٢٣ ٣٨٥، الحلة في العهد الجلائري (٧٣٨ه/ ١٣٣٧م ٥٨٥، ١٤٣١م)، بيداء عليوي هادي: ١٣٧ ٢٢٦ .
  - (۷) ينظر رسائل ومقالات : ۷/ ۳۹۱ ٤٠٤ .
- (٨) تنظر ترجمته في: تاريخ الإسلام، شمس الدين الذهبي: ٢١/ ٣١٤، سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبي: ٢/ ٣١٤، أمل شمس الدين النهبي: ٢/ ٣٢٩، والوافي بالوفيات، صلاح الدين الصفدي: ٢/ ١٢٩، أمل الآمل، الحر العاملي: ٢/ ٣٤٣، ورياض العلماء، عبد الله أفندي: ٥/ ٣١، والكنى والألقاب، عباس القمي: ١/ ٢١٠، لؤلؤة البحرين في الإجازات وتراجم رجال الحديث، يوسف البحراني: ٢٦٤.
  - (٩) موسوعة ابن إدريس الحلّي (السرائر): ٨/ ١٠٥ .
    - (١٠) المصدر نفسه: ١١/٨٤٤ .

- (١١) ابن إدريس الحلِّي، رائد مدرسة النقد في الفقه الإستدلالي: ٢٤٨ .
  - (١٢) موسوعة ابن إدريس الحلِّي (السرائر): ١١/ ٤٠٤ .
    - (۱۳) المصدر نفسه: ۱۱/ ۲۰۶ ۲۰۵ .
- (١٤) في الأصل جاء: (تفيد لرفع الأجرة إن رضعت)، وهو تحريفٌ للعبارة، والصواب ما نقلناه بين القوسين المعكوفين من كتاب السرائر في طبعة الكتاب المنفردة، ينظر السرائر: ٢/ ٦٥٠ .
  - (١٥) موسوعة ابن إدريس الحلِّي (السرائر): ١١/ ٤٠٥ .
    - (١٦) المصدر نفسه والصفحة نفسها .
- (١٧) ينظر في هذه المسألة موسوعة ابن إدريس الحلي: ١/ ٨١، وابن إدريس الحلي ودوره في إثراء الحركة الفقهية: ٧٨ ٩٩ .
  - (۱۸) موسوعة ابن إدريس الحلى: ١/ ٨٨.
    - (۱۹) الدرر الكامنة،: ۳/ ۷۱ .
    - (۲۰) ذيل طبقات الحنابلة: ٥/ ٣.
- (٢١) ينظر رياض العلماء: ٢/ ٣٦١، وينظر الحوزة العلميَّة في الحلة نشــأتها وانكماشــها الأســباب والنتائج: ٢٥٩ ٢٦٠ .
  - (٢٢) ينظر أعيان العصر وأعوان النصر: ٢/ ٢٩٣، والوافي بالوفيات: ١٣/ ٥٤.
    - (۲۳) ينظر رسائل ومقالات: ٦/ ٣٢٢ ٣٣٥ .
- (٢٤) ينظر شـــذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن الحنبلي: ٧/ ٤٠٦، ووفيات الأعيان، لابن خلِّكان: ٣/ ٢٤٨، وسير أعلام النبلاء: ٣٣/ ٢٦٥، والوافي بالوفيات: ١٩/ ٣٢٢.
  - (۲۵) ينظر رسائل ومقالات: ٦/ ٢٢٣ .
    - (٢٦) الدرر الكامنة: ٢/ ١٨٨ .
  - (٢٧) الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، لشمس الدين السخاوي: ٧/ ١١٥ .
    - (٢٨) ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها .
    - (٢٩) تحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابن الحاجب، لابن كثير: ٤١ .
- (٣٠) ينظر طبقات أعلام الشيعة، أغا بزرك الطهراني: ٣/ ١٨٥، وموسوعة طبقات الفقهاء، الشيخ

جعفر السبحاني: ٨/ ١٩١ - ١٩٢ .

(٣١) الهلقام: الضَّخْمُ الْوَاسِعُ الْبَطْنِ، وَهُوَ مِنْ هَقَمَ، مِنَ الْبَحْرِ الْهَيْقَمِ: الْوَاسِعِ، وَلَقْمٌ مِنْ لَقْمِ الشَّيْءِ. ينظر مقاييس اللغة (الهلقام)، أحمد بن فارس: ٦/ ٧١ .

(٣٢) النَّطْفُ: القَطْرِ. ونَطَفَ المَاءُ ونَطَفَ الحُبُّ وَالْكُوزُ وَغَيْرُهُمَا يَنْطِفُ ويَنْطُف نَطْفاً ونُطُوفاً ونِطَافاً ونَطَفاناً: قَطَر. ونَطَفَاناً: قَطَر. ونَطَفَاناً: قَطَر. ونَطَفَانُ الْمَاءِ: سَيلانُه. ونَطَفَ الماءُ يَنْطُفُ ويَنْطِفُ إِذَا قَطَرَ قَلِيلًا قَلِيلًا. ينظر لسان العرب (نطف)، ابن منظور: ٩/ ٣٣٦.

(٣٣) في الأصل: (العُلي)، والصَّواب ما أثبته.

(٣٤) الجاسوس على القاموس: ١٢٩ - ١٣٠ .

(٣٥) ينظر العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، تقي الدين محمد بن أحمد الحسني الفاسي المكي:

٢/ ٣٩٢، والنجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، لابن تغرى بردى: ١٣٣ /١٤ .

(٣٦) الضوء اللامع: ١٠/ ٧٩ .

(۳۷) ينظر المصدر نفسه: ۱۰/ ۷۹ – ۸۰.

(٣٨) ينظر معجم البلدان، ياقوت الحموي: ٥/ ٣٤٧.

(٣٩) ينظر المصدر نفسه: ٢/ ٢٩٤ .

(٤٠) سير أعــلام النبــلاء: ٢٣/ ٢٨٢ - ٢٨٣. وينظــر الوافي بالوفيــات: ١٦/ ١٥٠ - ١٥٠، والجواهر المضية في طبقات الحنفية، عبد القادر الحنفي: ١/ ٢٠١ .

(٤١) ينظر الكنى والألقاب: ٢/ ٤١٨ .

(٤٢) تنظر ترجمة ابن الفوطي في: تذكرة الحفاظ، شمس الدين الذهبي: ٤/ ١٩٠، وفوات الوفيات: ٢/ ٣١٩، وطبقات الحفاظ، السيوطي: ٥١٩، والأعلام، للزركلي: ٣/ ٣٤٩. (٤٣) ينظر في الوافي بالوفيات: ١/ ٢١٧.

(٤٤) الدرس النحوي في الحلَّة، د. أسعد محمد على النجار: ٣٠ .

(٤٥) ينظر إنباه الرواة على أنباه النحاة، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي: ٣/ ١٩١ – ١٩٣، ووفيات الأعيان: ٥/ ١٢ – ١٣ .

(٤٦) تاريخ الإسلام: ٤٤/ ١٤٣ . وينظر البداية والنهاية، لابن كثير: ١٧/ ٥٣، وشذرات الذهب

في أخبار من ذهب، ابن العماد الحنبلي: ٧/ ١٠٠ .

(٧٤) ينظر معجم الأدباء: ٥/ ١٩٦٨، والوافي بالوفيات: ٢٢/ ٨٤، وبغية الوعاة: ٢/ ١٩٩. (٤٨) لقد رجح عندي أنَّ ابن الخشاب كان مواليًا لأهل البيت (عليهم السلام) بالأدلة القاطعة، ومنها: أ- أخْذُ أكثر علماء الحلة المعاصرين له النَّحو منه، ومنهم: مهذب الدين ابن الخيمي الحلي، والشاعر شميم الحلي، وابن حُميدة النحوي الحلي، وشرف الكتاب محمد بن أحمد بن حمزة بن جيا (٣٩٥ه)، ومحمد بن سلطان بن أبي غالب بن الخطاب (ت: ٥٩٥هه)، وعميد الرؤساء هبة الله بن حامد اللغوي الحلي (ت: ٦١٠هه)، وأبو الحسن علي بن نصر بن هارون الحلي ( ١١٠هه ) وغيرهم . ب - تأليفُهُ كتابًا بتاريخ مواليد أئمة أهل البيت (عليهم السلام) ووفياتهم، وهو كتابٌ مطبوعٌ حققه الدكتور ثامر كاظم الخفاجي . ينظر تاريخ مواليد الأثمة عليهم السلام ووفياتهم، ٣٩ مطبوعٌ حققه الدكتور ثامر كاظم الخفاجي . ينظر تاريخ مواليد الأثمة عليهم السلام)؛ وذلك في المحاورة التي جرت بينه وبين مصدق الواسطي ونقلها ابنُ أبي الحديد المعتزلي . ينظر شرح النهج: ١/ ٦٩ .

- (٤٩) ينظر سير أعلام النبلاء: ١٥/ ٢٣١، وشذرات الذهب في أخبار من ذهب: ٦/ ٣٦٦ .
- (٥٠) فقد قرأ عميد الرؤساء اللغوي الحلي، هبة الله بن حَامِد بن أَحْمد بن أَيُّوب بن عَليّ بن أيوب أَبُو مَنْصُور على ابن العصار، ينظر الوافي بالوفيات: ٢٧/ ١٥٣. وقرأ مهذب الدين ابن الخيمي الحلي الأدب على ابن العصار، ينظر: بغية الوعاة : ١/١٦٤. فضلًا على قراءة ابن السكون الحلي عنده .
  - (٥١) وفيات الأعيان: ٧/ ١٥٢ .
  - (٥٢) ينظر معجم الأدباء: ٣/ ١٠٢٧، والوافي بالوفيات: ١٢ ١٤.
    - (٥٣) ينظر معجم الأدباء: ٣/ ١٠٢٧ .
      - (٥٤) سير أعلام النبلاء: ٢١/ ٢٥٥ .
        - (٥٥) بغية الوعاة: ١/ ١٨٤ .
    - (٥٦) ينظر سير أعلام النبلاء: ١٤/ ٤١٢ .
      - (۵۷) تاریخ بغداد: ۱۳/ ٤٩٦ .
      - (٥٨) وفيات الأعيان: ٣/ ١٣٩ .

TIME. WHEN HE GREW UP, HE MOVED TO A HIGHER STAGE STUDYING IN ITS SCHOOLS AND WENT DEEPLY INTO HIS STUDY. AMONG HIS MASTERS WAS FAKHRUL-MUHAQQIQEEN AL-HILLI(DIED VVI A H). THEN HE MOVED TO THE HOLY CITY OF NAJAF AND STUDIED UNDER AL-MIQDAD AS-SUYOORI(DIED 726 A H), AND BECAME WIDELY KNOWN AS A GREAT JURIST AND A LEGIST. AL-HURRUL-AMILI SAID ABOUT HIM,» ... A VIRTUOUS, JURIST, POET AND LITERARY MAN.»

ABDULLAH AFENDI SAID ABOUT HIM THAT HE WAS ONE OF THE CONTEMPORARY MEN OF THE JURIST IBN FAHD AL-HILLI (DIED 841 A H). I SAY: IN THE SOURCES THERE ARE MORE THAN ONE SCHOLAR HOLDING THIS NAME AND SURNAME. AMONG THEM THE NAME AL-HASSAN BIN RASHID AL-MAKHZOOMI EMERGED. SAYYID MUHSIN AL-AMILI DOUBTED THAT THIS WAS A NAME OF ANOTHER POET. AL-YA'QOOBI(DIED 1385 A D) AND AL-KHAQANI(DIED 1399 A D) AFFIRMED THIS. SHEIKH HADI KAMALUDDEEN REJECTED WHAT THE FIRST SAID AND AFFIRMED THAT BOTH OF THEM REFER TO THE SAME POET.

# 30

# شِعرُ الحَسَن بن راشد الحِلِّيّ (توفي نحو ۸٤٠هـ)

جمع وتحقيق ودراسة أ. م . د. عباس هاني الـجراخ

AL-HASAN BIN RASHID AL-HILLI'S POETRY

(DIED ABOUT **840** A H)

COLLECTED, CHECKED OUT AND STUDIED BY

DR. ABBAS HANI ACH-CHARRAKH

#### **ABSTRACT**

TAJUDDEEN AL-HASSAN BIN RASHID AL-HILLI (DIED AFTER 830 AH) WAS BORN IN AL-HILLA(HIS BIRTH YEAR IS NOT KNOWN: THERE WAS NO MENTION OF HIS YEAR OF BIRTH IN HIS BIOGRAPHY). BUT BECAUSE HIS DEATH WAS IN ABOUT THE YEAR (840 A H), IT BECAME POSSIBLE THAT HIS BIRTH WAS DURING THE SIXTH DECADE OF THE EIGHTH CENTURY A H, AS EVIDENCED BY HIS SAYING IN ONE OF HIS POEMS: AND I OBTAINED BEFORE I BECAME THIRTY A RANK,

HE WHO EXPECTS IT AFTER EIGHTY IS DESPERATE.

HE GREW UP IN HIS CITY, MOVING ALONG IN ITS ALLEYS DURING HIS YOUTH, AND HE LEARNED READING AND WRITING IN ITS KUTTABS(LOWEST ELEMENTARY QUR'ANIC SCHOOLS) AND LEARNT THE QUR'AN BY HEART FOLLOWING THE AVAILABLE CUSTOM IN HIS

# شِعرُ الحَسَن بن راشد الحِلِّيّ (توفي نحو ۸٤٠هـ)

جمع وتحقيق ودراسة أ. م . د. عباس هانى الـجراخ

هو(١) تاج الدِّين الحسن بن راشد الحليّ . وُلِدَ في الحِلَّة ، في سَنَةٍ غَيرِ مَعروفَة ، إِذْ بَخلَتْ مَصَادِرُ تَرجَمَتِهِ بِذِكرِها ، ولكنْ لَّا كانتْ وَفَاتُهُ نحو سنة ١٨٥ه أَمكنَ أَنْ نُرجِّحَ أَنَّ وَلَاتُهُ كانتْ في العقد السادس من القرن الثامن الهجري ، بدليلِ قولهِ في قصيدته السينيَّة: وأَدركتُ من قبل الثَّلاثينَ رُتبَةً

مُؤَمَّلُهَا بَعدَ الثَّمَانِينَ يَائِسُ

نَشَا ابنُ راشد في مدينيه، وتَنقَّلَ في أَزقَّتِهَا صغيرًا، وتعلَّمَ في كتاتيبها القراءة والكِتَابة، وحَفظ القرآن الكريم، على عَادة أهل زَمَانه، حتَّى إذا شبَّ انتقل إلى مرحلة أعلى، فَدرَسَ في مدارسِها، وتَعَمَّقَ فيها ، وكانَ مِن شيوخِهِ فَخر المُحَقِّقِين الحِلِّيّ (ت

١٧٧هـ) (٢) ، ثُمَّ انتقلَ إلى النَّجفِ الأَشرف، فَتَتَلَمَذَ على المقداد السيوريِّ (ت ٢٦٨هـ) (٣)، وذاعَ صِيتُهُ فقيهًا كبيرًا، وأُصُولِيًّا، وقالَ فيهِ الحرُّ العامليُّ : «فاضلٌ فقيهٌ ، شاعرٌ أديبٌ»(٤). وذكرَ عبد الله أفندي(٥) أنَّهُ من مُعَاصِرِي الفقيه ابن فهد الحليِّ (ت ٨٤١هـ) (٢).

قلتُ: وفي المصادر أكثر من عَلَم يحملُ هذا الاسم واللقب(٧) ، وبرزَ من بينهِم السم (الحسن بن راشد المخزوميّ) ، وقد شَكَّ السَّيِّدُ مُحسن العامليُّ في أَنَّهُ شَاعرٌ آخر(٨) ، بل جزمَ بذلك اليعقوبيُّ (ت ١٣٨٥هـ) (٩)، وردَّ على واخَاقانِيُّ (ت ١٣٩٩هـ) (١٠) ، وردَّ على الأوَّل الشيخُ هادي كمال الدين ، وأكَّد أَنَّهُمَا شَاعرٌ واحدٌ (١١) .

وللمخزوميِّ هذا قصيدةٌ لَامِيَّة يُعَارِضُ فيها لَاميَّة يُعَارِضُ فيها لَاميَّة الشَّفَهينيِّ(١٢) ، وتقع في ١٨٠ بيتًا ، مطلعها(١٣):

فُرُوعُ قَريضي في البديعِ أُصُولُ لها في المعاني والبيان أُصُولُ ويختمها بقوله:

لسبع مئين بعد سبعين حجة

وثنتين إيضاح لها ودليلُ ومن الواضح أنَّ سنة ٧٧٢ هـ التي أشار اليها في البيت تُؤكِّدُ أنَّهُ من شعراء القرن الثامن الهجريّ .

وقالَ في آخر بيتٍ:

آثاره:

لها حسن المخزوم عبدكم أب

لآل أبي عبد الكريم سليلُ فَهُوَ من آل عبد الكريم المخزوميّ .

وأنا أرى - موافقًا لليعقوبيِّ - أنَّ (المخزوميُّ) ، و(ابن راشد الحلِّيِّ) شاعران مختلفان ، بينهما قرنٌ من الزَّمانِ ، ولا علاقة بينهما سوى التَّشابه في الاسم فقط .

تنوَّعتْ آثار ابن راشد بين الفقه والشَّعر، وهي :

١- حواش على حاشية اليمني على الكشاف .
 ٢- مختصر (بصائر الدرجات) (١٤).

٣- مصباح المهتدين في أصول الدين ، رآهُ الأفنديُّ في استراباد ، وقالَ إِنَّهُ جَيِّدٌ ، حَسَنُ المطالب ، وتاريخ كتابة النسخة سنة ٨٨٣هـ ، فهي متأخرة عن وفاته (١٥).

ومنــهُ نســخةٌ في مركز إحياء ميراث إســـلاميّ بقُم(١٦) .

وذكرَ مُتَرجمُوهُ أنَّ لهُ أَراجيز كثيرةً ، هي: ١- «الجمانة البهية في نظم الألفية» ، وهي نظمٌ لِأَلْفِيَّةِ الشَّهيدِ الأَوَّلِ مُحمَّد بن مَكِّي العامليِّ (ت ٧٨٦هـ) (١٧) ، في الفقه ، وقد نظمها سَنة ٨٢٥هـ ، ومنها نسـخة كُتبَتْ عن نُسخَة بخَطَّ الشَّـيخ حُسـام الدِّين بن عذافة النَّجَفِيِّ ، وهو نَقَلَهَا عن نُسخَة بخط الشيخ إبراهيم الكفعمي الكفعمي (ت ٩٠٥هـ) ، وقالَ الكفعميُّ إنَّـهُ نَقَلَهَا عن نسخة بخُطِّ المُصنِّف ، وأنَّهُ كانَ عليها تقريظُ أستاذه المقداد السيوريّ بخُطِّه ، وكتب الكفعميُّ التقريظَ على ظَهْر نُسخَته بخَطُّه أيضًا(١٨) . وقد ظفرنا - ولله الحَمدُ - بمَخطُوط الأُرجُوزَة الذي يقبعُ في كتبخانة مجلس شــوراي ملِّي ، برقم ٣٤٧٧ ، ويقع ضمن مجموع ، هي في أوَّله ، وجاء في بدايتها ، بعد البسملة : «وليّ المُنَّة ، وبه العصمَة»

قَالَ الفَقِيرُ الْحَسَنُ بنُ رَاشِدِ

مُبتَدِئًا بِاسمِ الإِلهِ المَاجِدِ

وتنتهي إلى الصحيفة ٢٤ ، وفي كلِّ صفحة نحو ٢٥ سطرًا (بيتًا) ، وينتهي المخطوط عند البيت المرقَّم ٢٤٤ منها ، وألحقنا بالأرجُوزَةِ الله الله السّبعة الأخيرة - بعدها - التي وردتْ في (البابليات) و(شعراء الحلَّة) و(أدب الطفِّ)، وقد نصَّ مصنّفوها على أنَّ تلكَ الأبيات جَاءَتْ في نهاية الأرجُوزَة ، فانتظَمَتْ الأرجوزَة في ما ١٥٠ بيتًا(١٩).

وخطُّ النَّاسخِ واضحٌ إِلَّا في مواضع قليلة، وسها عن تنقيط كثير من الكلمات، ويبدو أنَّهُ عارضَ عملَهُ بنسخة أُخرى، فأُثبت روايات لبعضِ الألفاظ التي سبقها بالحرف «خ» باللون الأحمر.

وَقد كتبَ السيوريُّ تقريظًا على طُرَّة المَخطُوط ، ما نصُّهُ : «هذا الكتابُ دُرَّةٌ يتيمَةٌ ، وخَرِيدَةٌ كَرِيمَةٌ ، وحَسَنةٌ عظيمةٌ ، ونادرةٌ في الفقهِ حَسنةٌ ، سَمَحَتْ بها حسناتُ الدَّهرِ ، وزقَتها سعادة أبناء العصر ، وَسَاقَتها يَدُ التَّوفيقِ ، وقادتها بزمام التحقيق والتَّدقيق ، إلى أنْ أبرزتها على صفحات الأيَّام ، وأشرقَتْ شمسها بين الأنام ، أبكار نادرة الزَّمان ، وعلَّمة الأوان ، وسَحبان الفصاحة والبلاغة ، والصَّاحب وابن العميد في البراعة . تَسَنَّم صَهواتِ الفضلِ ، وأخلصَ للهِ البراعة . تَسَنَّم صَهواتِ الفضلِ ، وأخلصَ للهِ أعمالَهُ في العدل ، واستظهرَ مزايًا التَّحقيق ،

وتَحَلَّى بِخَوَاصِّ التَّدقِيق ، المُولَى الشيخ الإمام العلَّامة ، والبحر الخِضَمّ ، والطَّود الأَشَمّ ، تَاج اللَّة والدِّين ، شمس الإسلام والمسلمين الحسن بن راشد ، لازالتْ أَيَّامُهُ زاهرةً ، وعوائده بين أهـل الفضل متكاثرة ، فلقد طرَّز ألفيَّة المُصنَّف نقش عبارته ، ونشر فضيلته بجودة يَراعَته . جَعَلَنَا اللهُ وإيَّاهما من المشمولينَ برحمته ، وأسكننا دار كرامته ، وحشرنا مع محمَّد وعترته وذريَّته . وكتبَ أقلُّ العباد ، والرَّاجِي عفوه ورُريَّته . وكتبَ أقلُّ العباد ، والرَّاجِي عفوه ، يوم التَّناد ، المقدادُ بن عبد الله السيوريّ ، عفا الله عنه . حامدًا لله ، مُصليًا على رسوله ، مُستغفرًا من ذُنوبه . ربِّ اختِمْ بالخير» .

٢- «الحليّات الراشديّات» (٢٠) ، وهي قصائد متنوعة ، ومنها القصيدة السينية ، التي يَقُولُ فها:

## مُهَذَّبَةٌ حِلِّيَّةٌ رَاشديَّةٌ

# إِذَا أَغْرَقَ الرَّاوِي بِهَا قِيلَ خَالِسُ

٣- أُرجُوزة في تاريخ الملوك والخلفاء(٢١) .

- ٤- أُرجُوزة في تاريخ القاهرة .
  - ٥- أُرجُوزة في الصَّلاة(٢٢).

### وَفَاتُهُ:

تُوُفِّيَ الشاعرُ في الحلَّةِ ، ونُقلَ إلى النَّجفِ الأشرفِ ، ولا تُعرفُ تحديدًا سنةَ وَفَاتِهِ ، ولكَنْ يُرَجَّحُ أَنَّهَا بَعدَ سنة ٨٣٠هـ (٢٣)، إذْ

القديم .

وتأتي قصيدتُ اللّاميَّة في مُقَدّمة وتأتي قصيدتُ اللّاميَّة في مُقَدّمة شعره، وقد أُورَدَ منها العامليُّ (ت ١٣٧١هـ) في (أُعيَان الشيعة) ٩٥ بيتًا ، وَتَابَعَهُ بِذِكْرِ العَدَدِ نَفسِهِ مُعِدُّو (موسوعة طبقات الفقهاء) ، وإنْ أوردوا منها تسعة أبيات ، ذَكَرَ اليعقوبيُّ (ت المحدوا منها تناهزُ المئة بيت ، وتكاد تتَّفقُ المصادر مع رواية العامليِّ ، باستثناء مَا وَرَد في كتابه الآخر (الدر النضيد) ، فضلًا عمَّا جاء في كتاب (نيل الأماني) من زيادة في الأبيات .

وبدأها - على جاري القدماء - بمطلع استعملَ فيه أُدوات النَّفي (له) (لا) و(ما) ليوضِّح أنَّهُ لهم يحزنْ لما مَرَّ به مِن حَوادِث أليمة ومُؤسفة ، أو ما فَاتَهُ مِن مَتَاعِ الدُّنيا ، ثُمَّ يعرجُ إلى ما يبغيه في بيتِ التَّخلُّصِ ، وهو: لي شَاغِلٌ عَنْ هَوَى الغِيدِ الحِسَانِ أو ال

بيضِ المِلَاحِ بذِكرِ الحَادِثِ الجَللِ مُصَابِ خَيرِ الوَرَى السِّبطِ الْحُسَينِ شَهِيْ لَهُ مَيرِ الْمُؤمِنِينَ علي لَم الطَّفِ نَجلِ أَميرِ المُؤمِنِينَ علي ويمضي في رثاء أبي عبد الله الحُسين (ع) ،

وخصَّ أبياتًا مِنهَا في مَدحِ أَميرِ الْمُؤمِنِينَ (ع) ، فمَــنْ وَالاهُ نَجَا مِن هَولِ الجَحِيمِ ، وأَنَّ مقامَهُ لا يسدُّهُ أحدٌ ، ولا يُماثلهُ :

ومصاب معركة الطفّ.

قابلَ في هذه السنة نُسخَة من كتابِ (المصباح الكبير) للشيخ الطوسيِّ بِخَطِّهِ في آخر الكتاب، وجاء فيه: «بلغت المقابلة بنسخة مصحَّحة، وقد بذلنا الجهد في تصحيحه وإصلاح ما وُجد فيه مِنَ الغَلَطِ إِلَّا ما زَاغَ عنهُ البَصَر، وُجد فيه مِنَ الغَلَطِ إِلَّا ما زَاغَ عنهُ البَصَر، وحسر منه النظر، وفي المقابل بها بلغت مقابلة بنسخة صحيحة بخط الشَّيخ عليِّ بنِ أحمد الرميلي، وذكر أنَّهُ نقل نسخته تلك مِن خَطِّ المَّهَدِ عليِّ بنِ مُحَمَّد السكونيِّ، وقابلَها بها بالمشهدِ الحَائرِيِّ الحُسنيِّ، وكانَ ذلكَ في ١٧ شعبان الحَائرِيِّ الحُسنُ من مَن سنة ١٣٠٠. كتبهُ الفقيرُ إلى الله الحَسنُ بنُ رَاشد» (٢٤)، ونَسَخَ أيضًا كتاب (قواعد بنُ رَاشد) للعلَّمة الحليِّ (٢٥).

### نظرةً في شعرهُ :

لابن راشد شِعرٌ كثيرٌ في مَدْحِ الحُجَّةِ القَائِم (عليه السلام) وسائر الأثمَّة ، وقصيدة في جوابِ سُنِّيً مَدَحَ مُعَاوِيَةَ وسَائِر خُلفاء بني أُمَّة (٢٦) .

ومن المؤسف أنَّ هذا الشعر «الكثير» لم يصلْ إلينا إلَّا القليل منه ، وقد حاولنا جَمعَهُ من شتيتِ المصادر، ولم نقف بعد البحثِ والتنقيرِ إلَّا على مَا جَادَتْ بهِ ، وهو أقلُّ من القليل! ، ولكنَّهُ يُنبئُ عن شاعرٍ كبيرٍ ، في صورهِ وألفاظهِ ، واطلاعهِ على الموروث الشّعري

لقد نَجَا مِنْ لَظَى نَارِ الجَحِيمِ غَدًا
في الحَشْرِ كُلُّ مُوَالٍ للإِمَامِ علي
مَولًى تَعَالَى مَقَامًا أَنْ يُحِيطَ بهِ
وَصْفٌ ، وجَلَّ عَن الأشبَاهِ والمُثُل

أما قصيدته السِّينيَّة فقد حشد فيها كثيرًا من الألفاظ الحُوشيَّة الدَّالَّة على عُمقِ مخزونه اللَّغويِّ ، من ألفاظ السلاح ، وعدَّة الحَربِ ، وأجواء المعارك، وبدا نَفسُهُ الشَّعريُّ فيها طويلًا، وبدأت بمطلع غزليٍّ ، استعمل فيه حَرفي الاستفهام (الهمزة) و(أم) :

أ سُمْرُ رِمَاخٌ أَمْ قُدُودٌ مَوَائِسُ

وَبِيضٌ صِفَاحٍ أَم لِحَاظٌ نَوَاعِسُ ؟ وَتَمَنَّى قِيَامَ الإمام الحُجَّة (عج) بِدُولَتِهِ الشَّريفَةِ: ويدركنا لطفُ الإله بدولَة

تَزُولُ بِهَا البَلوَى وتشفَى النسَائِسُ ورأَى أَنَّ قصائِـدُهُ في مدحِ آل البيت (ع) ، التي يُنشِدُها في المجالسِ ، تكون لهُ ذخرًا يومَ القيامة ، وفي ذلكَ يقولُ : وأَعدَدتُ ذُخرًا للمَعَاد قَصَائدًا

تُعَطَّرُ منهَا في النَّشِيدِ المَجَالِسُ ولهُ نَفَسٌ طَوِيلٌ في الشَّعرِ ، مَعَ بَرَاعَة أسلوبٍ ، وجَزَالَةِ تَركِيبٍ .

ولاحظنا اختلافات في رواية القصيدتين، ولعلَّها ناجمة من تصرُّف أصحاب

الكتب التي نقلتها ، وقسم منها جاء بسبب انتقال النظر إلى عَجز البيت التالي للبيت المكتوب ، فيُصبحُ البيتان بيتًا واحدًا ، ومن ثمَّ تَقِلُّ أبياتُ القَصِيدَةِ .

وصورهُ كثيرٌ وجميلة ، وكأنَّهُ يرسمُ لوحات مُعبِّرة بريشة رسَّام ، كقوله يصفُ معركة الطَّفِّ: سَحَائبُ حَتْفِ وَبُلُهَا الدَّمُ ، والظُّبَا

بَوَارِقُ فِيهَا ، والقِسِيُّ رَوَاجِسُ فقد صَوَّرَ سَمَاءَ المعركة - وقد تلبَّدَتْ بِالغُبَارِ - التي مَطَرَتْ دمًا ، أما سُيُوفُ التي تجادلَ بها الفرسان فكانت كالبَوَارِقِ ؛ لِشِدَة لمَعَانِهَا ، في حين كانتِ القِسِيُّ تَرمي السِّهَامَ ، وصَوتها كزمجرة الرَّعد .

> وفي صورة أُخرى يقولُ: وأكفانُهُمْ نَسْجُ الرِّيَاح ، وغُسْلُهُم

مِنَ الدَّمِ مَا مَجَّتْ نُحُورٌ قَوَالِسُ فَأَجِسَادُ شُهَدَاءِ الطَّفِّ بَقِيَتْ في الميدان، وقد استَعَانَ بالاستعارةِ في رسم صورةِ الرياحِ وهي تنسجُ أكفانَ الشُّهداءِ، وهذا «النَّسجُ» لا يتم بين ليلةٍ وضحاها ، بل بَقِيَتْ ولمْ تُرفعْ من أرضِ المعركةِ ، بعد أَنْ تكفَّلتِ الدِّمَاءُ بِغسلِها لا الماء! .

وفي شعرهِ المحسِّنات البديعيَّة، ومنها الجِناس الذي اهتمَّ بِهِ كثيرًا ، وأودعَ أَنوَاعَهُ في

شعرهِ ، ومنهُ التَّام ، كقَولِهِ: نَضَا عَزِمَةً عُلُوِيَّةً

وقد مُلِئَتْ بِالْمَارِقِينَ الْبَسَابِسُ

وقوله:

فَوَارِسُ في يَومِ القرَاعِ قَوَارِعٌ أُسُودٌ لِأَشلاءِ الأُسُودِ فَوَارِسُ

وقوله:

غَرِيرَةُ سِربٍ أَم عَزيزَةُ مَعشَرٍ

غَزِيرَةُ حُسْنِ للقُلُوبِ تُخَالِسُ ولاحِظِ التَّلاعُبَ في: (غَرِيرَة) و(غزيزَة) و(غزيرَة) ، بتغيير النقاط!.

وقوله:

على مِثْلِ ما زَرَّتْ عليهِ جُيُوبَهَا يُنَاقِشُ قَلْبٌ طَرَفَهُ ويُنَافِسُ أما قولهُ:

الفارس البطل ابن الفارس البطل اب

ن الفارس البطل ابن الفارس البطل فأخذه من قول المتنبى(٢٧) :

العارض الهتن ابن العارض الهتن ابـ

ن العارض الهتن ابن العارض الهتن وإنْ كانَ بعضُ النقَّادِ عابَ على المتنبِّي هذا البيت وأنَّه مَّا لا طائلَ فيه ، فإنَّ بيت ابن راشد وصفَ فيه الحُسين (ع) ، وآباءَه ، وليستْ فيه كلمة غير واضحة .

وضمَّنَ شعرَ بعض القدماء ، ففي قوله : أو لا فَسَلْ عَنهُمُ الذِّكرَ الحَكِيمَ تَجِد (في طَلعة الشَّمسِ مَا يُغنيكَ عَن زُحلِ) ضمَّنَ في العجزِ عجزًا للمُتَنبِّي(٢٨) ، بل أوردَ بيتًا كاملًا له قبلهُ ، وهو : لقد وَجَدتَ مَكانَ القول ذَا سعَة

. وجدت مكان القولِ ذا سِعةٍ فَإِنْ وَجَدتَ لِسَانًا قائلًا فقل

وفي قوله:

كَشَمْسٍ تَعَالَتْ عَنِ أَكُفِّ لَوَامِسٍ (وأينَ من الشَّمسِ الأَكُفُّ اللَّوامِسُ) ضمَّن في العجزِ عجزَ بيتٍ للشريف الرضيّ(٢٩).

> ومنها : ردِّ العجز على الصَّدر ، كقوله: أوانسُ إِلَّا أَنَّهُنَّ جَآذر

جَآذُرُ إِلَّا أَنَّهُنَّ أَوَانِسُ

وقوله:

عرائس في وقت الزفافِ نَوَائِحٌ

نَوَائِحُ في وَقتِ العَزَاءِ عَرَائِسُ

والطباق ، كقوله:

بَاعُوا بِدَارِ الفَنَا دَارَ البَقَا ، وشَرَوا

نَارَ اللَّظَى بِنَعِيمٍ غَيرِ مُنتَقلِ

التقسيم ، كقوله:

خَوَّاضُ مَلحَمَةٍ ، فَيَّاضُ مَكرُمَةٍ ،

فَضَّاضُ معظمة ، خَالٍ مِنَ الْحَلَلِ

ويُلاحظُ أنَّ قوله: يا جَدُّ قد فَتَكَتْ فينا عُلُوجُ بَنِي

أُميَّة ، وبَغَايَا عَابِدِي الهُبَلِ فكلمة (بغايا) هنا قلقة ، وصَوَابها (البُغاة) ، ولكنَّ الوزنَ اضطرَّهُ لِلَّجوءِ إلى تِلكَ الكلمَةِ.

أمًّا أُرجوزته (الجمانة البهيَّة) فتدخلُ في بابِ الشعر التَّعليمي ، الذي ينظم النصوص النشريَّة ، وتكثر فيه الجمل الاعتراضية التي تأتي لتحشية البيت ، وخاصَّةً في نهايتِهِ ، مثل «فاعلمن» ، أو «يا أخي» ، وغيرها.

وهنا أراد ابنُ راشد أنْ ينظم (أَلفيَّة) الشهيد الأُوَّل ، ليسهلَ على المُبتَدِئَ حفظها :

والنَّظُمُ أُولَى بِقَبولِ الذَّهنِ لهُ ، وأحلَى مَوقعًا في الأُذْن

وقد استطاعَ أَنْ يجمع ويختصر ما دار قي ذاكَ الكتاب في أُرجوزته هذه ، وهذا لا يتأتَّى لأَيِّ ناظم كان ، بل يقتصرُ الأَمرَ على الفَقِيهِ المُدقِّقِ العالم .

- التضمين (العروضي)، وهـو « أَنْ يكونَ البيت متوقِّفًا في معناه على البيت الذي بعده» (٣٠) ، كقوله:

سُقُوا بِكَأْسِ القَنَا خَمْرَ الفَنَا ، فَغَدَا الـ حَمَامُ يَشدُو بِبِيتٍ جَاءَ كالمَثَلِ: للهِ كمْ قَمَرِ حَاقَ المَحَاقُ بهِ

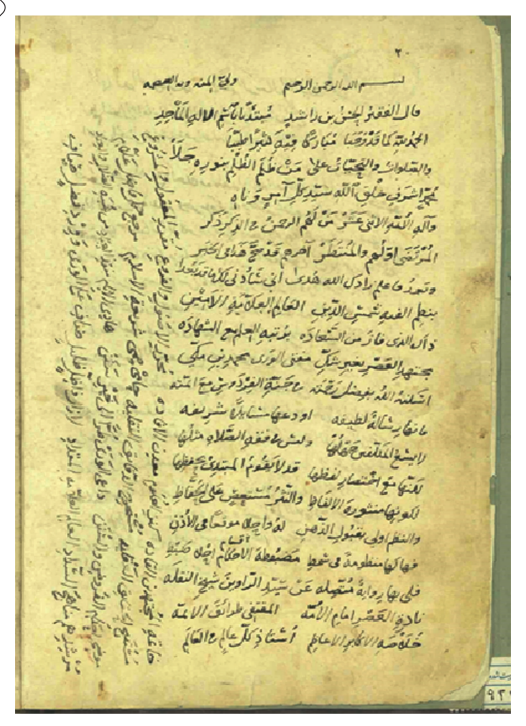
وَخَادِرٍ دُونَ بَابِ الخِدرِ مُنجَدِلِ فَالبِيتُ الأوَّل لا يكتملُ إلَّا مع الثاني . وعمدَ إلى التَّكرار في قوله:

أَخِي أَخِي مَنْ يَرُدُّ الضَّيمَ عَن حُرَمِ الـ

هَادِي النّبِيِّ ، فقد أُمسَتْ بِغَيرِ وَلِي فقد كُرَّر (أخي) في البيت ، والأبيات التالية، فضلًا عن تكرار حرف الياء في البيتِ نفسهِ، علاوةً على تكرار عبارة (يا جَلُّ) في بداية خمسة أبيات ، من ٧٦-٨٠.

ومن الكنايةِ قَولُهُ يَصِفُ مُحالفة النَّصر لهُ ، وكثرة الجيش :

كَأْنِّي بِطَيرِ النَّصرِ فَوقَ لِوَائِهِ ومِن تَحتِهِ جَيشٌ لُهَامٌ عُكَامِسُ



الصفحة الثانية من مخطوط (الجمانة البهية)

## منهجُ الجَمعِ والتَّحقِيق

يَتَمَثَّلُ مَنهَجُنَا في جَمعهِ شعر ابن راشد الحِلِّي وتحقيقهِ في النحو الآتي:

- ١- ترتيب القطع على وَفْق رَويِّهَا تَربِّيبًا أَلفَبَائيًّا .
- ٢- الاعتمادُ في إثبات النصوص على المصادر التي أُورَدَتِ النَّصوصَ كاملةً، ثُمَّ التي أُورَدَتهَا بِدرجَةٍ
   أقل ، وقد أشرنا إلى أرقام الأبيات بصورة دقيقة أمام كل مصدر.
  - ٣- تقويم النصّ عروضيًا ، وإثبات اسم البحر.
  - ٤. ضبط النَّصِّ ضبطًا تامًّا ضَبطًا يُعينُ على فَهْم المعنَى .
- ٥- تخريــج النُّصُــوص من المظان المختلفة بعد اســتقصائها وإثبات عدد الأبيات التي وردت في
   كلِّ مصدر .
- ٦- ذِكْر الاختلاف الحاصل في الروايات ، وترجيح الرواية الصحيحة التي تطمئن إليها النفس وإثباتها
   في المتن .
  - ٧- توضيح الألفاظ التي غمضت معانيها بالرجوع إلى المعجم .
- ٨- أثبتنا تخريج القطع أسفلها مباشرةً ، في حين خصصنا الهوامش لإيراد اختلاف الروايات وتفسير
   المفردات.
  - ٩- الإشارة إلى الأخطاء الواردة في المصادر.
- ١- أثبتنَا أُرجوزة (الجمانة البهيَّة) مضبوطةً بالشَّكل التَّام ، وأَشَرنَا إِلَى الرِّوَايَاتِ الأُخَرِ التي أوردها ناسِـخُها ، ولم نشـرحْ ما فيها مِن مَطالب فقهيَّة ، لِكونِها قَامَتْ على نظم كتاب (الألفية) للشـهيد محمد بن مكِّي ، وهو كتاب مطبوعٌ ومتداولٌ .
  - نرجو أنْ نكونَ قد وُفّقنا في هذا العمل.
    - والحمدُ للهِ رَبِّ العالمينَ.

### شِعرُ الحسن بن راشد الحلِّيّ

[1]

### (الطويل)

قال:

وَبِيضُ صِفَاحَ أَم لَحَاظُ نَواعسُ ؟ لنَا ، أم جَوار نَافراتُ شُوامسُ (٣١) ؟ وَأُمثَالُهَا بَينَ الشِّعَابِ كَوَانسُ (٣٢) جَ آذرُ إِلَّا أَنَّا هُ نَ أُوَانِ سُن أُوَانِ سُن عَـقَائِلُ أُبِـكار، غَـوان مَـوَان مَـوَائِسُن عَفَائِفُ رَاجِي الوَصْلَ منهُنَّ آيسُ مُحَيًّا تَجَلَّتُ مِن سَينَاهُ الْحَنَادسُ (وأُينَ منَ الشَّمسِ الأُكُثُ اللَّوامسُ) (٣٣) غَــزيــرَةُ حُـسْسن للقُلُوب تُحَالسسُ ومن عَرفها وَالحاني وَاشس وحَارسُ بَدَا الكونُ من لَألائها وَهو شُامسُ لفَتْك سَيَحشَاهَا الكَميُّ المغامسُ (٣٤) وَهَا خَدُّهَا مَمَّا تَقْنَصُ وَارسُسُ ولكنْ أُحَبِّتْ أَنْ تُسزَانَ الملابسُ لِحُسْسَن ، ولكنْ كي يسنم المُقَايسسُ يُنَاقِشُ قَلْبٌ طَرِفَهُ ويُنَافِسُ تُخَامِرُ أُلبَابَ الرِّجَالِ الوَسَاوِسُ يَـرُوحُ ويَغدُو ذُو الحجَى وَهـوَ بَالسُ (٣٥) ولمْ أُجْسِن إِنْ أُجِسِن السِّذِي أَنَا غَارِسُسُ على أنجُهم الجُللاس بَدرٌ مُوَانسُ

أُ سُهُرُ رِمَاحٌ أَمْ قُدُودٌ مَوَائسُنُ وسسرب جَوار عَن عَن أيمن الحمي شَـوَامِسُ في حَـبُ الشُّلُوبِ سَـوَاكنٌ أُوَان الله أنَّ اللهُ ا كَوَاعِبُ أَتِرَابِ ، نَوَاعِمُ نُهُد حسَّانٌ يُخَالسْنَ الْحَليمَ وَقَارَهُ وتلكَ التي منْ بَينهنَّ جَلَتْ لنَا كَشُهُ سِي تَعَالِتُ عَنِ أَكُفُ لَوَامِ سِي غُـريـرَةُ سـرب أُم عَـزيـزَةُ مَعشَـر عليها رُقيبٌ من ضياء جَبينها إذا سنسضرت والليل داج وداجسن وإنْ جَـرَّدَتْ بيضُ الظُّبَا من جُفُونهَا قلوبُ الأسلود الصّيد صَيدُ لِحَاظِهَا مُنَعَمَةٌ لمْ تَلْبَسِ الوَشْسِيَ زينَةٌ ولا قلدت دُرًّا يُقَاسُ بِثغرهَا على مثل ما زَرَّتْ عليه جُيُوبَهَا ومن مثل ما لاثت عليه خمارها ومن مشل مَا يَرتَجُ تَحتَ بُرُودهَا غُرُسْتُ بِلَحظي السورد في وَجَنَاتها نَعمتُ بها والسرَّاحُ يَجلو شُهُوسَها سيوالف، مُرتَجُ السرَّوَادف مَائسُ وزنَّ اره (٣٦) ضيدًان مُستْر وبَائسسُ شُهَائِل تنميها إلى اللطف فارسسُ طُللائتُ في في شيرع الهوي وحبائس مُصَفَّقَة قَد عَتَّقَتها الشمامسُ (٣٨) لهَا فَوقَ رَاحَات السِّهَا مَقَابِسُ حَبَاب، وتَهُوى وَهِيَ شُهُ طاء عَانسُ حَمَائهُ هَا بَعضٌ لبَعض يُدَارسُن بزاة قنيص والرياض طواوسس وَمن سُندُسيَّات الرِّياض الطُّنَافسُ (٣٩) ومَسيدانُ لهوي أفيحُ الظّلُ آنسسُ يُ وَافِي النَّذِيرُ المُستَحِثُ المُحَالِسُ ووَلَّى مَعَ العشرينَ خَمْسُ وسَادسُ وبَانَتْ لعَينيّ الأُمُ ورُ اللَّوَابِسُ قَشيبًا (٤١) كما تُنضَى الثُيابُ اللَّبَائسُ بسَائس حلم ، حبَّذَا الحلمُ سَائسُ تُعَطَّرُ منهَا في النَّشييد المُجَالسُ بمَ ظهره تَحيا الرُّسَومُ السُّوارسُ وليسس له فيما علمنا مُجَانسس شُعِاعٌ من الأعلى الإلهيِّ قَابِسُ يد الفكر، أو تدنو إليه الهواجس فَأَعظَمُهُمْ علمًا كَمَنْ هُو حَادسُ يَظُلُ وَيَضِحَى تَعتريه الوسَاوسُ وجَوهَ رُ مَجد ذَاتُ لهُ لا تُقايسُ ومَحضُ اللَّعَالِي والفَخَارِ القَدَامسُ (٤٢) لَّا غُيَّبَتِهَا اللُّظلِمَاتُ اللَّوَامِسُ ولا غَرو أَنْ تَركُو هُنَاكَ الغَرَائسُ هي السَّيفُ لا مَا أَخلَصَتْهُ الْدَاعسُ تَـزُولُ بِهَا البّلوَى وتُشفَى النّسَائسُ (٤٣)

شَهِيُّ اللَّمَى ، عَذِبُ الْمَرَاشِيفَ ، فَاحِمُ الـ طويلُ مَنَاط العقد ، طفل أزاره لهُ من أَخي الخَنسَاء (٣٧) قَلبٌ يَضمُّهُ دُمُ وعي وأهوائي لجامع حسنه يَطُوفُ بِصرف يَصرفُ الهَمَّ كاسُهَا على كلِّ عَصرقد تَـقَدَّمَ عَصرُهَا عروس تُحلَى حين تُجلَى بجوهراك على رُوضَه فيحاء فياحه الشدا ترفُّ عليهَا السُّرحبُ حتَّى كأنَّها فَمنْ فَاختيات الغَمَام خيامُنَا إذ الدُّهـرُ سَهِ مُ والشُّبيبَةُ غَضَّهُ فَمُذْ (٤٠) ريعَ رَيعَانُ الشَّبَابِ وآنَ أَنْ وقد كاد دُوحُ العُمْر تَدوي غُصُونُهُ وأسه فَرَ ليلُ الجَهْل عَن فَلَق الهُدَى نَضَى وتُ رداءَ اللَّهو عَن مَنكب الصّبَا ورَوَّضَ تُ مُهُرَ الغَيِّ بَعِدَ جَمَاحِهِ وأعددتُ ذُخرًا للمَعَاد قَصَائدًا بمَدح الإمَام القَائم الخَلَف الذي إمامٌ لـهُ - ممَّا جَهلنَا - حَقيقَةٌ ورُوحُ عَلا في جسنه قُدْسى يَمدُّهَا ومَعنَى دَقيقٌ جَلَّ عَنْ أَنْ تَنَالُهُ تَسناوَى يَصِينُ النَّاسِ فيه ووَهمهُ هُمْ إِذَا العَقلُ لَمْ يَاخُذُ عَن الوَحْي وَصفَهُ وسيرز سنهاوي ، ونور مُجَسَّد لهُ صَعفوةُ المجد الرَّفيع وصفوهُ فَخَارٌ لو انَّ الشَّهمسَ تُكسَى سَعنَاءَهُ تَولُد بينَ المُصطفَى ووصيه سَيَجِلو دُجَى الدِّين الحَنيف بعَزمَة ويدركنا لطف الإلسه بدوكة

إذا نطقتُ لمْ يبقَ للكُفر نَابسُ إذا نُصبِتُ لَمْ يَبِقَ للحَقِّ بَاخسُ وَيضحى ثناها في حلى العزِّ رَائسُ ويُكسَسرُ جَبَّارٌ ويَطمَعُ آيسسُ (١٤) عَلينا انجَلَتْ عنًا النُّجُومُ الأنَاحسُ مُستوَمَةً يَومَ الصّياح مداعسُ يُنَاجِيه إجلالًا لهُ ، وَهو نَاكسُ وجبريل من قُدًامه وهدو جَالسُ تَــبارَكَ مــرؤوست كــريمٌ ورائسس يُواهسُهُ رَبُّ العُلا ويُواهسسُ لبرُدته عندَ الخطابة لَابسسُ ومن تَحته جَيشٌ لُهَامٌ عُكَامسُ (٤٦) تَضييقُ به الفتح القضارُ الأمالسُ يَصِيكُ صِيماخَ الرَّعِيدِ مِنهُ الهَسَاهِسُ وزَأْرُ لُيُوث أفلتتها الفَرائسُ ويقدمُ هَا عند الرَّحيل الهقالسُ مَلائكَةٌ غُيرٌ، وشُبوسٌ أَحَامسُ فَلَيسَ لُهُمْ عَن ذُروَة المُجد خَالسُ وُجُوهُ الْمَنَايَا فيه سُمودٌ عَوَابِسُ نُضُوسَهُمُ ، وَهُلَى النُّضُوسُ النَّضَائِسُ أُسُـودٌ لأُشـاله الأُسُـود فَـوَارسُ وَبِيضٌ مَصَالِيتٌ وسُمِمْرٌ مداعسُ وطُعنٌ كما تَهوَى القَنَا مُتَكَاوسُ (٤٧) إذا أُسعَرَتْ نارَ الوَطيسى الفَوَارسُ سَـوَابِحُ فِي بَحر الوَغَـى تَتَقَامَسُ فَنَاحَ لِسرُزِء السِّبط رَطْب بُ ويَابسسُ فَأَنتَ دَوَاءُ اللَّاءِ ، وَاللَّاءِ نَاخَسُ فَقَد غَالَهُ من علَّة الكُفرنَاكسُ

إماميَّة مهديَّة أحمديَّة وميزانُ قسْمط (٤٤) يَمحَقُ الجَورَ عَدلُهَا يُشَادُ بها الإسسلامُ بَعدَ دثوره ويُجِبرُ مَكسُورٌ ، ويَسِأسُ طَامعُ إذا مَا تَجَلَّى فِي بُرُوج سُعُوده صراطُ الهُدَى المهديُّ منْ خوف بأسه كانني بافواج الكلائك حوكه كاني بميكائيل تحت ركابه كانًى باسرافيل قَد قَامَ خَلفَهُ كأنّي بعيسَى في الصَّالة وراءَهُ كاني به في كعبه الله قانتًا كانًى به من فَوق منبرجًده كأني بطيرالنسر فوق لوائه خضم من الفتح المبين رعيله لــهُ زَجَـــلٌ كالـيَــمٌ عَـــبٌعــابـهُ هَديرُ قُرُوم يَرهَبُ الْمُوتَ بَأْسُهَا تُظَلُلُهَا عندَ المُسبيرنُسُبورُهَا غَطَاريفُ طَالاعُونَ كُلُّ ثَنيَة مَخَاويرُ بَسَّامُونَ فِي كُلِّ مَازُق كرامٌ أَهَانُوا دُونَ دين مُحَمّد فَ وَارس فِي يَ وم القراع قَ وَارعُ ومَ وضُ ونَ أَغ فُ وجُ رُدُ سَ الآهب وضَــرْب كَـمَا تـهـوَى الظبامـتـداركُ شعارُهُمُ يا ثار آلِ مُحمّدِ يُجِدُّ لهُمْ ذكْرُ الطَّفُوف صَواهلٌ كما جَدَّد الأحرزانَ شُه هُرُ مُحَرَّم أُبُثُكَ يَا مَولاي بَا وَايَ فَاشْمِهُا تَسلافَ عَليلَ السِّينِ قَبلَ تسلافه

فَحَاشُىاكَ أَنْ تَرضَى لهُ وَهو تاعسُ معالم دين الله وهي طوامس على السّبط في الشّهر الحَرَام العَنَابسُ (٤٨) وَمَا فيهمُ إِلَّا الْكَفُورُ الْوالْسُن (٤٩) حذار الرّدى منهم نُفُوسٌ خَسَائسُ بهم أُطفئتْ شُهْبُ الهُدَى والنَّبَارسُ (٥٠) وفي قَتْل أُولاد النَّبِيِّ تَجَاسَىسُوا وَثيق العُرى عن دينه لا يُدَالسُ (٥١) مُسَامِيحُ في السَّلَاوَاءِ ، والأُفْتِق تَارِسُ مَـذَاويـدُ أُبِطَالٌ ، كُـمَـاةٌ أُشَـاوسُ وإنْ سُعتَلوا بَدْلُ النَّدَى لَمْ يُمَاكسُهوا شيضًارُ المُوَاضِي، واللُّحودُ المُحَابِسُ مَغَامِدُ مِن هَام العِدَا وقَالانسُ وصَالَّتْ لوقْع المُرهَ فَات القَوانسُ غُـمَامُ الـرَّدَى ، والنَّقعُ كاللَّيل دَامسُ بَ وَارِقُ فِيهَا ، والقسيُّ رَوَاجسسُ أُجَابُوا ، وفي بَذل النُّفُوس تَنَافَسُوا سنهامَ رَدُى لمْ يَنجُ منهُنَّ تَارسُن تُمَزِّقُهَا طلْسُ الذِّئَابِ اللَّغَاوسُ من الدَّم مَا مَجَّتْ نُحُورٌ قَوَالسُن وظَلَّ وَحِيدًا للمَنُون يُغَامسُ (٥٤) ظُمَايًا ، ورَيبُ الدَّهر بالعَهد خَائسُ وقد مُلئَتْ بالمَارقينَ البَسَابسُ هزَبر هُ صُورٌ ، والأعَادي عَمَارسُ فَ رَدُوا على أَعقابهم وتَنَاكُسُوا وفي كُلِّ قَلْب هَيْبَةٌ مِنْهُ وَاجِسُن أُخَاهَا طُرِيحًا للمَنَايَا يُمَارِسُنُ (٥٦) بنًا ، واشبتَفَى فينًا العَدُوُّ المُنَافسي ولمْ يَبِقُ للإسسلام بَعدَكَ حَارسُ

فَخُذْ بِيد الإسسلام وَانعَشْ عِثَارَهُ أ مُولاي لولا وقعه الطُّفُ مَا غَدَتْ ولولا وصايا الأولين أا اجترت أحاطُوا به - يَا حُجَّةَ الله - ظَامئًا وأبددت حُقُودًا قَبِلُ كانَتْ تُكنُّهَا وَطَافَ بِه بَسِينَ الطَّفُوف طَوائفٌ بَغُوا ، وبَغُوا ثَارَات بَدْر ، وبَادرُوا فَ قَامَ بِنَصِر السِّبِط كُلُّ سَمَيدُع مَصَابِيحُ للسَّارِي ، مَجَاديحُ (٥٢) للحجَي صَنَادِيدُ أُقيَالٌ (٥٣)، مَنَاجِيدُ سَبادَةٌ بَهَاليلُ إِنْ سيمُوا السرَّدَى لمْ يُسَامحُوا إذا غَضببُوا دُونَ العُلا فَسياطُهُمْ لبيض مَوَاضيهم وسُهُر رمَاحهم وَصَالُوا وقد صَامَتْ صَوَافنُ خَيلهمْ وقد جَرَّ فوقَ الأرض فضل ردائه سَبحَائبُ حَتْف وَبْلُهَا اللَّهُ ، والظُّبَا فَلَمَّا دُعَاهُ مُ رَبُّهُم لِلقَائِهِ وَقَد فَوَقَتْ أَيدي الحَوادث نَحوهُم فَأَضحُوا بِيَوم الطُّفِّ صَرعَى ، لُحُومُهُمْ وأكضانُهُمْ نَسْبُ السِّيَاحِ ، وغُسْبلُهُم وقد ضَاقَ بالسِّبط الفَضَا ، ودَنَا القَضَا وعــتَرتُــهُ قَـتلى لَـدَيــه، وَوُلــدُهُ نَضَاعَزمَ لهُ عُلُويًا هُ عَلُويًا لهُ وكر فضر وا مُجف اين كأنه وأَذْكَرَهُمْ (٥٤) بَأْسَ الوَصِيِّ وَفَتكُهُ فَأَلْقُوهُ مَهِشُهُومَ الجَبِينَ على الشَّرَى وأُعظُمُ مَا بِي شُبِحُو زَينَبَ إِذْ رَأَتُ تَفُولُ: أُخِي يَا وَاحِدي، شَهتَ العدا أُخِي اليومَ مَاتَ المُصطَفَى ووَصيُّهُ

وأنفسس شكيء صابني فيه نافسس بأنْ يَحتَويني قبلَ فَقدكَ غَامسُ ومَنْ لليَتَامَى إنْ مَضَيتَ يُوَانسُ ويُصلِحُ أحسوالًا لها الدَّهرُ مَائسُ ونُحو أبيها طرفها مُتَشَاوسُ وقد حَكَمَتْ فينا الكلابُ النَّواهسُ وسنسابحُهُ في لُجَّه المسوت طَامسُ لهُ خُلُقٌ عَن قَولهَا مُتَشَاكسُن - كما قد عَلمتُم - للمَيَامين خَامسُ لِــدَارِسِـس وَحــي اللّٰهِ مُحـي ودَارِســُس سَليبَ السرِّدَا تُستقي عَليه الرَّوَامسُ وقد غَلَبَتْ غُلبُ الأسُود الهَرامسُ (٥٨) ومن دَمه تُروَى الرِّمَاحُ النَّوَادسُ مَنَازِلُ وَحْدِي عُطُلَتُ ومَدَارسُ بغ يروط ا تُحددى بهن العرامس وَعَانَدَنَا دَهْرُ خَصِوُونٌ مُدَالسُ فَقيرٌ إلى أيَّام عَدلك بَائسُ ويَبسم دُهري بَعدَ إذْ هُوَ عَابسُ عَـزيـزٌ، وشنيطانُ الضَّالالة خَانسُ فَمَا أُنَا بِالنَّفِسِ النَّفِيسَة نَافِسُ مُنَقَّحَةً مَا سَامَهَا الْعَيبَ لَاقسُ (٥٩) إِذَا أَغْرَقَ السرَّاوي بِهَا قيلَ خَالسُ (٦٠) جَوَاهِ رُ إِلَّا أَنَّهُ نَّ نَفَائسُ نَوائحُ في وقت العَزَاء عَرائسُ رقَابُ بَنى حَوْاءَ عَنهَا نَوَاكسُن خُدُودُ رجَال دُونَهَا وَمَعَاط سُن مُ وَّمً لُهَا بَعدَ الثَّمَانينَ يَائسُ وإنْ كَرُمَتْ من وَالسدّيّ المُغَارسُن وتسليمه ما اهتز أخضر مائس

أُخبي يَا أُخبي يَا خَيرَدُ خبر فَقَدتُهُ أخييا أُخي قد كانَ غَايَةَ مُنيَتي أخي مَنْ لأَطفَال النُّبُوَّة يَا أَخي أخي مَنْ يُحامي عَن حَسريم مُحَمَّد وفاطمةُ الصُّعرى تُخاطبُ جَدَّها تَـقُولُ لهُ: ياجَـدُ ليتَكَ شَاهدٌ لتنظريا جَدَّاهُ سبطك ظَامئًا وتَسبتَعطفَ القَومَ اللَّئَامَ ، وكُلُّهُمْ تَقُولُ لهُمْ : بُقيًا عَلَيه (٥٧) ، فإنَّهُ ولا تُعجَلوا في قُتله فهو الذي أُ يَا جَدُّ لو شُباهَدتَهُ غَرضَ الرَّدَى وقَد كَرَبُتْ فِي كَربَالا كُربُ البَالا يُصَدُّ عَن السورد المُبَاح مَعَ الصَّدَى وأسسرتُه صرعى تنسوحُ لفقدهم ونسسوتُهُ أسسرَى إلى كُلِّ فَاجِر ألَا يَا وَلِيَّ الشَّأْرِ قَد مُسَّنَا الأَذَى وأُرهَ قَنَا جَورُ اللَّيَالِي ، وكُلُّنَا مَتَى ظُلُمُ الظُّلم الكَثيفَة تَنجَلى ويُصبِحُ سُلطًانُ الهُدَى وَهْوَ قَاهِرٌ لأبدن في إدراك ثارك مُهجتي فَدُونَكَهَا يَا صَاحِبَ الأُمِرِ مدحَةً مُ هَ ذَبِ لَهُ حِلْيً لَهُ رَاشِ دِيِّ لَهُ لألحنُ في جيد اللّيالي قَلائدٌ عَرَائسُ في وَقْت الزَّفَاف نَوَائحُ فَرَعتُ (٦١) بِمَدْحيكُمْ بَني الوَحْي ذَروَةٌ وأحسرَزتُ غَايَات الفَحَارِ ، وأرغمَتْ وأُدرك تُ من قَبل الثّلاثينَ رُتبَةً بجدٌّ وجَدٌّ ، لا بجَدٌّ ووَالسد عَلِيكُمْ مِنَ الله السَّاللم صَلاتُهُ

أعيان الشيعة ٥/ ٦٨-٧٠ ، شعراء الحلة ٢/ ٣٨-٤٤ ، أدب الطف ٤/ ٢٧٧-٢٤٨.

- البابليات ١/١٢٧-١٢٩ (أورد منها ٤٤ بيتًا).
- الدرُّ النضيد ١٨٨ -١٩٠ (أورد منها ٦٢ بيتًا) .
- دائرة المعارف الحسينية (ديوان القرن التاسع الهجري) ٢٠٣-٢١١ (أورد منها ٦٩ بيتًا) .

[7]

#### قال:(الوافر)

حَمَلتُ بِفعِله ذَنبًا ثَقيَلا وَهَا أنَا تَائِبٌ مِنهُ مُقِدٌّ بِهِ لَكَ فَاصِفَحِ الصَّفحَ الجَمِيلا

نَـعَـم يَــا سُــيِّـدي أَذنَــبِــتُ ذَنـبُــا

#### التخريج:

أعيان الشيعة ٥/٧٦، البابليات ١/٥١١، شعراء الحلة ٢/٣٨.

[٣]

#### قال:(البسيط)

لمْ يُشْجِني رَسْمُ دَار دَارسي الطَّلَل ولا تُكَلَّفُ لي صَحبي الوُقُوفَ على ولا سَاأُلتُ الحَيا سَعْنَ الرُّبُوع ، ولا ولا تَعَرَّضت للحَادي أُسَائلُهُ ولا أُسيضتُ على دُهْسر لُهُوتُ به وَاهِ السرَّوَادف مَعسُول المُرَاشيض (٦٥) مص يَتيهُ حُسْنًا، وَيَثني جيدَ جَارية تَرمي لَوَاحظُهُ عَن قَوس حَاجِبهِ إِنْ قُلتُ : جسميَ يَبلَى فِي هَـوَاكَ أُسُى أو قُلتُ : بُرءُ سَنقَامي منكَ فِي قُبَل كانَّ غُرْتُهُ من تَحت طُرْته أُو طَهْلَةٌ غَادَةٌ خُهِودٌ خَدَلُجَةٌ

ولا جَـرَى مَـدمَـعي في إثـر مُرتَحل رُبِع الحَبِيبِ أَرَجِّي البُرءَ من علَلي حَلَلتُ عَقدَ دُمُ وع العَين في الجَلل (٦٢) عَن (٦٣) هذه الخَفَرات البيض في الكلّل مَعْ كُلُّ طفل كَعُود البَانَة الخَضيل (٦٤) مُص× غُول السُّوالف ، يَمشي مشيَّةَ الثَّمل دَلًّا (٦٦)، ويَمــزُجُ صـرْفَ الـوُدُ بِالمَلَلِ بأسْسهُم من نبال الغُنج وَالكُحُل منَ الجَفَاء ومُمضَّ الصَّدِّ قَالَ: بُلي (٦٧) أُجَابَ: لا تُرجُ هذا البُرء من قبلي صُبِحٌ تَغَشَّاهُ لَيلُ الفَاحِمِ الـرَّجِل(٦٨) كَالشُّمس لَكنُّهَا جَلَّتْ عَنِ الطُّفَل(٦٩)

في خَدِّهَا ضَرِبٌ، منْ غَيرمَا خَجَل خُضر الغَلائل أو حُمْر منَ الحُلَل(٧٠) أو ذَابِ لا قد تَرُوّى من دُم البّطَل صَهبَاء صافيَة من خَمْر قطربل (٧٢) نَجْد، وَلا نَاظرٌ يُعزَى إلى شُعَل (٧٣) نَشْرِ الخُزَامَى وعَرْفُ الشِّيحِ والنَّفَل (٧٤) عَيش الرَّغيد الذي وَلَّي ولمْ يَـوُلُ هُنَّ (٧٥) المُغَاني ، وللغزلان وَالغُزَل بيض الملاح بذكر الحادث الجلل(٧٦) ـد الطّف نُجل أمير المُؤمنينَ علي فارسى البَطَل ابن الفَارس البَطَل زُهـراء أفضيل سيطي خَاتم الرُّسكل من جَوهَربمَحَلُ الشُدس مُتَّصل آيات مَع أنبياء الأعصر الأول \_وُجـُود مـن أُجـلهَا عَـن علَّة العلّل أُنْهُ للسُّادَة الهادينَ للسُّبُل يَمشي على الأرضس من حَاف ومُنتَعل مَالُ العباد ، ويُستتشفى من العلل في جَبِهَة الدُّهر (٧٧) جُرحًا غَيرَ مُندَمل في الطُّفِّ خَال (٧٨) من الخِلْان والخَول من قَبِلُ خَوفُ غِرار الصَّارِم الصَّقل إِذْ يَكِللنُّهُونَ رَسُولَ اللَّه بِالذَّحَل (٧٩ حَامَ الحمامُ ، وسُبدَّتْ أُوجُهُ الحيل تَغشَى الصّراعُ ، ولا تَخشَى منَ الأُجَل وكُلُ مُقتبل في حَرِم مُكتهل غَضَىن فَرُ أشوس مُستَبسيل زُعل فَضَّاضُ مُعظَمَة ، خَال من الخَلَل أَنْ لا تُسيلُ على الخُرصَان وَالأُسَلِ (٨٣)

في طُرِفهَا دَعَيْج ، في ثَغرهَا فَلُجُ إذا انشنت بسين أزهسار الخمائل في تَخَالُ غُصنًا وَريقًا مَاسَى(٧١) مُنعَطفًا وَلا صَابُوتُ إلى صارف مُصَفَّقة وَلهُ يُهِجُ حَرزَني بَرِقٌ تَالُّقَ من ولا النَّسيمُ سَرى في طَيِّ بُردته مَا لِي وَللغيد وَالْحَلِّ الْبَعيد ، وللْ وللغَواني التي بَانَتْ ، وَنَسْسَأَلُ عَنْد لي شُباغلٌ عَنْ هَـوَى الغيد الحسَبان أو الـ مُصَابِ خَيرِ الوزي السِّبطِ الحُسَينِ شَهيْد الفارس البَطل ابن الفارس البَطل ابن الـ سُعليل حَديدُر الهَادي وفَاطهَةُ النَّرُ نُصورٌ تَسكَوْنَ مسن نُسورَيسن ذَاتُهُ مَسا سسرُّ الإلسه السدي ما زال يظهرُ بالـ شُمْسُ الهُدَى علَّةُ الدُّنيَا التي صَدرَ الـ الجَوهَ رُ النَّبُويُّ الأحمَديُّ أَبُواك سبط النَّبِيّ ،حبيب الله ،أشسرَف مَن بِهُ يُجَابُ دُعَا الدَّاعِي، وتُقبَلُ أُعْد لله وقعة عاش وراء إن لها طَافُوا بسبط رَسُبول الله مُنفَردًا أَبِدُوا خَضايًا حَنْشُود كَانَ يَستثرُها فَقَاتَلُوهُ بِبَدِرٍ ، إِنَّ ذَا عَجَبٌ لمْ أُنسَاهُ في فَيَا فِي كَربَالاءَ ، وقد في فتيَة من قُريش طَابَ مَحتدُها (٨٠) من كُلِّ مُكتَهل في عَرزم (٨١) مُقتَبَل وكُلُ نَدب أبيِّ أروع ورع قَــرُمٌ (٨٢) إِذَا المُـوتُ أبِـدَى عَن نَـوَاجِـدُه خَـوَّاضُ مَلحَمَة ، فَيَّاضُ مَكرُمَة ، أُبِتُ لهُ نَفسُهُ يَهِ وَمَ الوَغَى شَرفًا

فَالغَيثُ فِي خَجَل ، والليثُ فِي وَجَل في طاعَة الله من داع ومُبتَهل (٨٤) نُفُوسَهُمْ فِي مَهَاوِي تلكُمُ الشُّعَل أُسننَاخُهَا (٨٥)، وبُحُور العلم وَالجَدَل من القواضب والعسالة الذُّبُل رَعْدٌ ، وصَوْبُ الدِّمَا كَالوَابِل (٨٧) الهَطل عُرى الحَياة ، ودَالَتْ دُولَةُ السَّفَل من كَفّ كُفر رُمَاهَا الله بالشَّالَل صَرِعَى بِحَدِّ حُسَام البَغي وَالذَّحَل (٨٩) حَمَامُ يَشعدُو ببيت جَاءَ كالمُثَلِ: وَخَادر دُونَ بَاب الخدر مُنجَدل وأسْسِدُ غيل دَهَاهَا حَادِثُ الغيل يَلقَى الحمَامَ بقَلب غَيرمُ نذُهل تَعُلَّ منهُ وُحُوشُ السَّهل (٩٠) وَالْجَبَل وَريده مَ وردُ الخَطّية الدُّبُل (٩١) عليه صَلولَةُ ضلرغَام على هَمَل منْ فَوق سَابِقَة مَكلُومَة الكَفَل سُعيوفُ تُغمَدُ في الهامَات والقُلَل رُدَى ، وَأُصِبِحَ دينُ الله في عَطَل بنَصْل سَنهُم مَشُنوم من يَدي رَدَل دَمُا ، ورُزءٌ عَظيمٌ غَيرُ مُحتَمَل غرار صسارم دين الله بالفكل سبوى السَّبوافي (٩٢) ، ولا لُحد ولا غُسُل جَبِين ، بَحْرٌ قَضَى ظَام إلى الوشك خَرَجْنَ مِنْ خَلَلِ الأسيتَار وَالكلَل تنوحُ مَعْلُولةً بِالوَيل والعَسوَل (٩٣) والسُّبطُ عنها بكرب المُوت في شُعفُل: حَباأً العَائدينَ ، وأُمْن الخَائِف الوَجل إلى الطّريق الذي يُنجي من الزُّلُل(٩٤)

إِنْ طَالَ أُو صَالَ فِي يَومَى عَطًا وسَطًا قَـومٌ إذا اللَّيلُ أَرخَـى سيترهُ انتَصَبُوا حتَّى إذا استتَعَرَتْ نَارُ الوَغَيَ قَذَفُوا جبَالُ حلْم إذا خَفَّ الوَقُورُ رَسَبتُ فِي عَشْيَر (٨٦) كَالْدُّجَى تَبِدُو كَوَاكْبُهُ غَـمَامُ نَـقْع ، زَمَاج يرال رُجَال لهُ حتَّى إذا آنَ حَينُ القَوم(٨٨) ، وانفَصَمَتْ رُمُوا بِأُسْهُم بَغْي عَن قسييٌ رَدًى فَ غُودرُوا في عراص الطُّفِّ قَاطبَةً سُقُوا بِكَأْسِ القَنَا خَمْرَ الفَنَا ، فَغَدَا الـ لله كم قَمَر حَاقَ المَحَاقُ به نُجُومُ سَعد بأرض الطُّفِّ آفلَةٌ وأصببح السبط فردا لا نصيرله يَشبكُو الظُّمَا ، ونَميرُ المَاء مُبتَذَلُّ صَاد يُصَدُّ عَن المَاء المُبَاح ، وَمنْ كــأنَّ صَـولَـتَـهُ فيهم إذا حَملوا فَ لا تَرى غَير مَ قت رول ومن هزم والسُّمرُ في ثُغر الشُّجعان تُسْمرُ والســـ فَهُ ذُ تَبِاعَ دَ فعلُ الخَيرواقِ تَربَ الرُ هَــوَى عَـن الفَرس المَيهُون مُنجَدلًا مُصيبَةٌ بَكت السَّبعُ الشِّكادُ لَهَا وفَادحٌ هَدُّ أُركَانَ العُلا ، ودَهَى لَهْ ضِي لِـهُ عَافِرُا مُلقًى بِـلا كَفَن مُستَّربُ الخَدِّ، دَامي النَّحر، مُنعَفرُ الـ والطَّاهرَاتُ بَنَاتُ الطُّهْرِ أُحمَدَ قَد لَمْ أُنسَى فَاطمَةَ الصُّعفرَى وقد بَرزَتْ وَتَمسَــحُ الــدَّمَ عَـن فـيــه ، وتَـنـدُبُـهُ أبى أبى كُنتَ ظلاً السلائدينَ ومَلْ أبى أبى كُنتَ نُسورًا يُستَضَاءُ به

كأنَّنا سُلِفٌ في سيائر الملكل وهلْ سُمعتَ بما لاقيتُ منْ ذُهَل رياحُ منْ نَسْجِهَا (٩٦) في مطْرَف سَمل عَنْ نَحره البيضُ بَعدَ العَلُ والنَّهَل يُدافعُ القدرُ المحتومُ بالقُبَل ؟ فُووَّادهَا شُهِكُ ، نَاهِيكَ مِنْ شُهَل هَادي النَّبِيِّ ، فَقَد أُمسَتْ بِغَيروَلي مَن اعتمادي وتَعويلي وَمُتَّكُلي؟ يَحُولُ صَبْغُ اللَّيَالِي وَهْوَ لَمْ يَحُل لوْ كانَ (٩٨) يَقنَعُ صَرْفَ الدُّهْرِ بِالبِّدَل يُجدي مَعَ النَّدْل نَفعًا كَثَرَةُ العَذَل؟ لهُ مَقَامٌ - كَمَا قَد تَعلمُونَ - على وأُفضَالُ النَّاسِ في علم وفي عَمَل بِحُبِّهِ مَنهَجُ الحَقِ الْمُعِينِ جَلي مَهْلا بِه ، لَنْ يَفُوتَ القصدُ بِاللَّهَل (١٠٠) نَارَ اللَّظَى بنَعيم غَيرمُنتَقل يَــزُولُ أُحْــدُ ورَضْــوَى ، وَهْــيَ لَمْ تَــزُل وُجُوهُهَا ، وبنُو سُنفيَانَ في الكلل (١٠١)

أُسِرَى حَوَاسِرَ فَوقَ الأَينُقِ الذُّلُلِ

على سينًان أصبم الكعب مُعتدل (١٠٢)

أُصِيفًا د ذَا غُلَّة مِنْ شيدَّة العلَّل

جُرد العتَاق ، وَبِالوَخَادَة الذُّلُل (١٠٣)

يَـومَ الكَريهَة أحلَى من جَنَى العَسَل

هُدَى ، ورَبِعُ المُعَالي عادَ وَهو خَلي

إذا حَـوَاكَ الـثرى ، وَا خَيبَةَ الأُمَـل

عَن مَنظُر بِرداء النُّلُّ مُسْتَمل (٩٥)

عَـبرَى ، وأنفاسُها حَـرَى من الثَّكُل

بمَدمع فوقَ صَحن الخَدّ مُنهمل:

أميَّة ، وبَغَايَا عَابدي الهُبَل

أبي أبي أُظلمَتْ من بَعدكُم طُرقُ ال أبي أبي ، مَنْ لدَفع الضّيم نَاملُهُ وأقبلتُ زَينَبُ الكُبرَى وقد سَعضرَتْ حَسْرَى ، ومدمَعُها يَترَى ، ومُقلَتُهَا تَشكُو إلى جَدِّها فعْلَ الطُّغاة بها ياجَـدُ قدفَتَكَتْفيناعُـلُوجُ بَني يا جَـدُ قد أظهرُوا في أسرنا عَجبًا يا جَدُّ هلْ جاءَكَ النَّاعي بَفَقد أَخي يَا جَدُّ هذَا أُخرِي عَال تُكفِّنُهُ الرُّ يًا جَدُّ هذا أُخي ظَام ، وقَد صَدرَتْ وأُقبَلَتْ تلثمُ النَّحرَ الشُّريفَ ، وهلْ تَقُولُ وَالسِّبِطُ تَغشَاهُ المَنُونُ ، وفي أُخِي أَخِي مَنْ يَرُدُّ الضَّيمَ عَن حُرَم ال أُخي بِمَنْ أَتَّقي كَيدَ العدَا، وعلى (٩٧) أُخِي أُخِي قَد كُسَاني الدَّهرُ ثُوبَ أُسُي أُخْسَى أُخْسَى هَذَهُ نَفْسِنِي لَكُمْ بَدُلُّ ثُمَّ انثَنَتْ تَعذلُ القَومَ اللَّئَامَ ، وَهَلْ تَقُولُ: يَا قَومُ مَه لا إنَّهُ رَجُلُ يَا قَومُ هذا ابنُ خَيرالخَلْق كُلُهمُ (٩٩) هذا لَعَمري هُوَ الحَقُّ الْمُبِينُ ، ومَن هذا ابنُ فَاطَهَة ، هذا ابنُ حَيدَرَة بَاعُوا بِدَارِ الفَنَا دَارُ البَقَا ، وشُرُوا يًا حَسْرَةً فِي فُوادي لا انقضَاء لَهَا بَنَاتُ أُحمَدَ في الأُسيفَار سَيافرَةُ يُحمَلنَ منْ بعد ذَاكَ العزِّ وا أُسَفي والرَّأسُ أمسَى سننانٌ وَهْوَ يَحملُهُ وا حَـرَّ قلباهُ ، والسَّبجَّادُ يُحملُ في الـ أُقسَىمْ ثُ بِالْمُشرَفِيَّاتَ الرِّقَاقِ وبال وكُلُ أبلَجَ طُعْمُ الْمُوتِ فِي فَمِهُ

لقد نَجَا مِنْ لَظَى نَار الجَحيم غَدُا مَـولُى تَـعَالَى مَقَامًا أَنْ يُحيطُ به لا يُسدرَكُ الفكرُ ممَّنْ كُلُّ مدْحَته لولا حُدُودُ مَوَاضِيه لِمَا انتَصَبِتْ سَه لُ يَه وم بَدر وأحد والنَّضير وصف وعَنْ فَضَائِله سَلْ مَنْ أُرَدتَ تَـرَى(١٠٥) قُلْ فيه ، واسْمع به ، (وَانظُرْ إليه تَجدُ زَوْجُ البَتُولِ ، أُخُو الهَادي الرَّسُولِ ، مُزي يَا مَنْ يَرَى أَنَّاهُ يُحصى مَنَاقبَ أَهْد (لقد وَجَدتُ مَكانَ القَول (١٠٩) ذَا سعَة أُو لا فَسَلْ عَنهُمُ الذُّكرَ الْحَكيمَ تَجد إليكم يَا بَني الزَّهرَاء قَافيَةُ حليَّةُ حُلوَةَ الأَلفَاظ رَائهَ أَد اللَّهُ اللَّهُ ١١١) بكرًا مُهَذَّبة ينهُ و(١١٢) البسيطُ بها حَسْنَاءُ مِنْ حَسَنِ طَالَتُ، وقَصَّر عَن تَنُوحُ فِي كُلِّ عَشْر نَوْحَ ثَاكلَة يَرجُوفَتَى رَاشِد طُرْقَ الرَّشَاد بِهَا صَلَّى عَلَيكُمْ إلهُ العَرش مَا انتَظَمَ النَّا

في الحَشْسِر كُلُ مُسوال لللامَام علي وَصْنِفٌ ، وجَلَّ عَن الأشبَاه والمُشُل جُزءًا ، وَيَرجعُ عَنهُ العَقلُ فِي عُقل ولا استَقَامَتْ قَنَاةُ الدِّينِ من مَيْل فين وخَيبَر وَالأحسزَاب والجَمل (١٠٤) لهُ فَضَائلُ مَا جُهُمنَ فِي رَجِل ملء المُسَامع والأفواه والمُقل) (١٠٦) لُ الإزل ، مُختَارُ رَبِّ العَرش في الأزَل (١٠٧) ل البَيت طُرَّا (١٠٨) على التَّفصيل وَالجُمَل فَإِنْ وَجَدِتَ لَسَانًا قَائِلًا فَقَل) (في طَلعَة الشَّمس مَا يُغنيكَ عَن زُحَل) (١١٠) فَاقَتْ على كُلِّ ذي فكر ومُرتجل أحلَى من الأمن عندَ الخَائف الوَجل على طُويل عَرُوض الشُّعر وَالرَّمَل إحسَانها (١١٣) شُعَرَاءُ السَّبِعَةِ الطَّوَلِ ورُبَّ نَائِحَة لَيسَبتْ بِـذي ثَكَل يَـومَ المُعَاد، ولا يَخشَى من النزُّلُل (١١٤) نَوَّار عند انتثار الطَّلِّ فِي الطَّلل (١١٥)

### التخريج:

- نيلُ الأماني ٢٧٧-٢٨٣ ، دائرة المعارف الحسينية (ديوان القرن التاسع الهجري) ٢٦٤-٢٧٨ (وَرَدَتْ كاملةً).
  - أعيان الشيعة ٥/ ١٧- ٦٨ ، أدب الطف ٤/ ٢٧٢ و ٢٦٩ (وَرَدَ منها ٩٥ بيتًا) .
    - الدر النضيد ٢٤٤-٢٤٦.
    - شعراء الحلة ٢/ ٤٤-٤٨ (أورد منها ٩٢ بيتًا).
    - البابليات ١/ ١٢٦-١٢٧ (أورد منها ٢٦ بيتًا).
    - موسوعة طبقات الفقهاء ٩٣/٩ (ورد منها ٩ أبيات).

## قالَ في أرجوزته (الجمانة البهيَّة):

(الرجز)

مُبتَدِثًا باسم الإلهِ المُاجِدِ مُ بِ ارك ا فيه كثيرًا طَيِّبًا مَنْ ظُلَمُ الظُّلْمِ بِنُورِهِ جَلا سَ يُ دِ كُ لُ آمِ رِ ونَ امِ مَـنُ لَـهُـمُ الـرَّحـمـنُ فِي السِّنُكـرِ ذَكَـرُ آخرُهُم ، قد صبح هذا في الخبرُ أنِّي ســـادُني لــكُ مـا قــد بَـعُــدَا العَالم العَلم الع بِرُتبِة العلْم مَعَ السَّعَادَهُ مُ فتي الورَى مُحَمَّد بن مَكِّي فِي جَنَّة الضردوس مَع أَنهُتهُ أودع ها مسائلا شريفه وَليسَ فِي فِقه الصَّالَة مثلُهَا قد لا يَ قُومُ اللهِ تَدي بحفظها والنَّدُرُ مُسْبِدَ عمى على الحُفَّاظ لهُ ، وأحلَى مُوقعًا في الأَذْن مَضبُوطَةَ الأَحكَام(١١٦) أَحلَى ضَبط عَن سَعِيد السرَّاوينَ شَعيخ النَّقلَهُ المُ قتفي طَرائق الأنسمَّهُ أُستَاذ كُلِّ عَالِم فِي العَالَم كنز العُلُوم مَعدن الإفَادَهُ مُ قَدُر الله عَ فُ ول وَالله سُرُوع مُستَخرج الدُّقائِق النَّقليَّهُ مُ رجع كُ لُ فاضل عالام دَاعي السورَى طُسرًا إلى خَسير سَسنَن من شُبِه الضَّالال والعناد

قَالَ الفَقيرُ الحَسنَ نُ بِنُ رَاشيد الحَـمِدُ لله كمَا قَـد وَجَـنَا والصَّالواتُ والتَّحيّاتُ على مُحمّد أشررفُ خَلْق الله وآله الأنب مله الاشتك عشير المُرتَضَى أوَّلُهُمْ، والمُنتظرُ وبعد ، فَاعلَمْ زادَكَ الله هُدى بنظم ألضيّة شُهه س الدّين ذاكَ السني فسازَ مسنَ السَّمعادَهُ مُجتهدَ العَصر بغَيرشَكُ أسكنه الله بفضل رحمته فَإِنَّهَا رسَبِ اللَّهُ لَطِيفُهُ لا يُسسَعُ المُكَافِينَ جَهاها لكنَّهَا مُعَ اختصَار لُفظها لكونها مَن ثُورَةَ الأَل فَاظ والنَّظمُ أُولَى بقبول الدُّهن فَهَاكَهَا مَنظُومَةً في سِيمُطِ فَ لِي بِ لَهُ رَوَايَ لَهُ مُ تَّ صِيلَةٌ نَــادِرَةِ العَصرِ إِمـام الأُمَّــهُ خُلاصَة الأكابر الأعاظم خُاتمَ له المُجتَهدِينَ القَادَهُ مُحَــرُ الأُصُـ ول والفُسرُوع مُستَتنتج الحَقَائق العَقليّهُ حامي حمر شريعة الإسسلام مُوضِح أحكام الفُروضي والسُّنْ هَادي الأنام، مُنقذ العباد

العَالم العَلم العَل على السوري ، وورد فضيل صياف أُعِلا الإلك أُعِندَهُ مَـقَامَـهُ على فُصُول قَبلَها مُقَدِّمَهُ فَاسْهُمْ عُ - وَقَالَ الله - كُلُّ ضَير من النِّكات المُتقنات المُحكمَهُ قَدرُس، مَتْ بأنَّهَا أَفْ مَالُ وبالقيام أسزاح العله بَ ارد مُم تَ ثلا وَهِيَ على الشَّوَاعِد الحُكْميَّهُ وليسسَ في ذلك مسنْ نسزاع والنَّقلُ في شَوَابِهَا قَدِ اسْتَهَرْ غُير ذُوات الحيض والنُفاس لا في الوجوب ، وهُنا كلامُ فَ وَاجِبٌ عَليه أَنْ يُقدِّمَا وكُلُّها صَبحَّ عليه وامتَنعْ مُحمَّد خُلاصه العباد عليِّ العادل في فصل القَضَا عدَّةُ شُهب يُوسُه فَ الصِّديق ما اختلف الضّبياء والظلام بنُطقه مُ صَدِقًا بقلبه كمشل ما قُررت الأُصُرول صنفًان ، إنْ خفتَ أنْ يَشتَبهَا وواحددا لفيره مُقالد الأَخْ ذُ بِالْحُجَةِ فِيمَا كُلُفَا فَ فَرضُ لهُ تقليد أهل المعرفه وَكَونُهُ عَدُلًا ، ونعمَ الشَّرطُ ولا بنكى عملى السذي أصَّالنا بَاطلَةٌ في سُائِرِ الحَالاتِ <u>رث علاه</u>م مناهج السُّداد لا زالَ ذا ضيلً ظَليل ضياف عَنْ شَيخه المُصَينَ فالعَالامَهُ وَهِ يَ كَمَا رُتُّ بَهِا مُنظَّمَهُ وبَعدَها خَاتمَ لةٌ بحَير التقولُ فيماحكت المُقدّمه فَالصَّالِوَاتُ الْوَاجِبَاتُ قَالُوا: مَعهُ ودَةٌ مَشرُوطَةٌ بالقبلَهُ يُوقعُهَا المُحتارُ قُربَةَ إلى وَبَعِضُهُا الْفَرَائِضُ الْيَومِيُّهُ وَاجِبَدُّ بِالنَّصِّ والإجهماع مَن اسبتَ حَلَّ تَركَهَا فَقَد كَفَرْ فَرْضُ على مُكلِّف الأناسي والشُّسرطُ في صحّتها الإسسلامُ وكُللَّ مَلنُ بها عليه حُكما مَعرفَةَ الله الدي الشُّعرعُ شُعرعُ ثُـم نُبُوقَ النّبي الهادي ثُم إمَامَة الإمَام المُرتَضى وَوُلْده ومَنْ هُمْ على التَّحقيق عليهم الصنك المأوالسك الأم مُعترفًا بِكُلِّ مَا جَاوُوا بِه مُ مِ تَ قَدُا ذلك كَ عَن دليل ثُـم النين بُلُغُوا الآن بها فَاعِلَمْ بِأَنَّ وَاحِدُا مُجِتَهِدُ وَفَرضُ مَنْ بِالاجِتهاد اتَّصفًا وكُلُّ مَنْ ليسَ بهَاتيكَ الصِّفَهُ والشَّرطُ فِي المَنقُولِ عَنهُ الضَّبطُ وأيُّ مَـنْ لا يَحتَـقدْ مَـا قُلنَـا فَ كُلُّ مَا أُوقَ عَ مِنْ صَلاةٍ

يَوهِ يَهُ ، وجُهِ هَا هُ ، وعيدُ ثُـمَّ طَـوَافٌ، وَبِـه العَدُّ انحَتَمْ مُ رَضُ ، وني في عند كُلُّ في رقيهُ والنَّف لُ في رسنالة سوَّاها وَه وَ ك مَا قُ رُرهُ وَح رُرهُ وَهِــيَ على مَا شُـرحُـهُ سَـيَاتى ي سُننَة أُولها الطهارة به ، كذا عرّفها الثّقاتُ هنَّ الوُّضُهِ ، الغُسُهُ ، والتَّيهُ مُ مَعْ واحد، دونكها يَا عَمْرُو وَاحِـدُهـا مِـنْ ذي اعـتـيـاد نَـفَـذَا ولوعلى التَّقدير، فَارْعَ الشُّرعَا والْحِقْ بِه استحاضَه وحيضًا ومَ سسَّ مَ يت الآدم ... ي نَج سا فَ بَادر الحفظ وَلا تَابَث مَعَ اليَةِين بِوُقُوع اثنيهما لكنَّها لا تَقتَضِي إِيجَابَهُ وبالدِّمَا الـثِّلاث لا نزاعًا والمسسِّ والمسوت، فَخُدْ تَفصيلُهُ مَا أُوجَ بَ الطُّهَارَتَ بِن فَاعلُم مَــنُ لَمْ يَــكُـنُ يَـــدْرِ بِــدَا ، فَـلْيَـدْرِ بالنَّذر أو بشبهه فاحكُمْ تُصبُ لعلُّهُ ينالُ بعضَ ن خَسيرهُ قد نَطَقَتْ بدلك الأياتُ وَهُ سُن خَطُ الله صيحَ فَ اللَّهُ كَرَّم في الغُسسل والتّبية مم المكتوب

وشبهه للمسبجدين فاعلم

وَه ك ذَا ق راءَةُ العَزيمَ لُهُ

وبَحثُنا فِي الوَاجِبَاتِ فَاعلَمُنْ

والصَّالِواتُ وَاجِبِ اتَّ وَسُانُ لَ وَهـــي على السَّبِعَة لا تَزيدُ وم ي تُ وآي ة ، وم ا ت زَمْ ومَالهُ بالصَّالوات عُلقَهُ وَهِ ذِهِ لِلْفُرْضِ قَد سَبِوَّاهَا الشَولُ فِي أُوّل فَصْل ذَكَ رَهُ مُ شبتَ مِلٌ على اللهُ قَدِّمَات مَح من ورَةٌ به ذه العبارَهُ وهي اسْهُ ما أبيحَت الصَّلاةُ وهي إلى شلاشة تُقسَّهُ والمُوجِبُاتُ للوُضُوء عَشْرُ البَولُ وَالغَائطُ وَالرِّيحُ إِذَا والنسوم غطى بصررا وسمعا وكلُّما للعَقل غَطَّى أيضًا ثُمَّ الصدَّمَ الصدي تصراهُ النُّفَسَا والشُّبكُ فيه مَعْ يَقِين الحَدَث والشُّبكُّ في السَّالاحق من كليهمًا ثُـمَ الـذي تَنقُضُهُ الجَنابَهُ بَلْ يَجِبُ النُّهُ سُلُ بِهَا إِجِمَاعًا إِلَّا دُمَ استحاضَة قَليلُهُ وبعد ذا فَ مُ وجبُ التَّيُّمُ م وإنَّم ا يُ شُهرُعُ عند العَدر وذي الشَّلاثُ يا بُنَى قد تَجبْ أو يحتمل امرؤ عن غَيرهُ ثُــةً طَــوَافُ المَـسُبجد المُحرَّم وقد يحونُ غايةُ الوجوب دُخُ ولَ ذي الجَنابَة المُحتَامَ واللُّبِثُ فِي الْمُسْمِاجِدِ الْكُريمَـهُ

ثُـمَ ذُوات الــدَّم فاحكُمْ تُصب عندَ امتناع الغُسُل ، وَهو أُعلمُ خُـرُوجَ مَن أَجننب أَو ذات اللَّم كمَا أُتَى في صَادق المَنقُول عَشْرٌ ، كَمَا حَقَّقَهَا ، واثنان لبَدء غُسسل الوجه لا مُباينه مَع الوج وب فافهم اصطلاحه دَائهُ لَهُ الحُكْمِ إلى التَّناهي والجَـمْع بـلْ قـيـلَ بـفَـرْض الجَـمْع فالرَّفعُ ، بل والجَمعُ منهُ مُمتَنعُ وحَدَّهُ في الطُّول أهمل الفقه ولو على التَّقدير، يَا رَبُّ الفِطَنْ في العَرْض ، فَاضبِطْ ما وُعيتَ ضَبطًا فافهَمْ ، وقُلْ يا (ربِّ زدني علمًا) مَا تَحته إلَّا إذا تَحَلُّلا لا الشُّعرَ الكثيفَ ، وانه الخُلْفَا وغُسسُ فَاضِل اللَّحَى لا يَجِبُ غُسْسِلُ اليَدَين بِاتِّهاق الكُلِّ وأُروُّس سُس الأصابع انتهاؤه كالشُّعر والخَاتم في الأصابع والواجبُ الرَّابعُ في ذا المعنى تَحقيقًا أُو حُكمًا بلا التّباسي (١١٧) ولو باصبع ، ولو من أسفله المُسْمِحُ للرِّجلُينِ فَسوقَ البَشَعرَهُ مُتَّصيل المسيح بأصيل السَّياق حتًى لواستانف للمسرح بطل ا وَقَدُمُ اليُّمنَى احتياطُ الفقه والسنسادس الترتيب مثلما ذكر وَه وَ اللَّهِ وَالاللَّهُ ، أَي اللَّه اللَّاللَّه اللَّه اللَّاللَّه اللَّه اللَّه اللَّه ا

والغُسس لُيختصُّ بصوم الجُنُب وَمَ ذَهَ بُ الشَّدِيخِ هُ نَا التَّيَهُمُ وَقَدِيكُ ونُ غَايَدةُ التَّيَّمُ م من مسيجد الله أو الرَّسُول وَوَاجِبُ الْـوُضُهِ وَ فِي الْبَيّان أُوَّلُ هَا فَالنِّيةُ اللَّهَارِنَهُ وإنَّم اهنَّ قَصْدُ الاستباحُهُ وَكُونُهُا تَهَ رُّبُا لله وجازُ للمُ ختارةً صُدُ الرَّفع أُمَّا اللَّذِي حَدَثُهُ لا ينقطعُ والواجب الشَّاني غَسْلُ الوَجه بِقُصَّة الشَّعرومُنتَهَى اللَّقَانُ وما حَوى الإبهام ثُمَّ الوسطَى كلاهُما حقيقة أو حُكما وكُلُّما لا يَصل الكاءُ إلى فَ وَاجِبٌ تَحليلُهُ إِنْ خَفًا والابتداء بالأعالي أوجَبُوا الواجبُ الثالثُ يَا ذَا الفَضْيل مَعْ مِرفَقَيهِ بِهِمَا البِتَدَاؤُهُ وأُوج بَ التَّخليلُ في المَوانع ووَاجِبُ أَنْ يُبِتَدَا بِاليُمنَى المُسْبِحُ مِنْ مَفْدَم شَبِعِر الرَّاسِ أُو جلده بمَا بَقَى من بلكه السواجب الخامس فيما ذكسره من أروس الأصابع الرواقي مُجتَزِئًا بِالأسْسِم فيه بِالبَلُلْ وَجَازَ الأخُدُ مِن شُعُور الوَجِه والنَّكُسُ في ذا المُسْحِ شَنِيءٌ قَد حُظرْ والحــقُ سَــادسَ الفُـرُوضِ سَـابِعَـهُ

٠٠٠العُحقِّق

إِلَّا مَعَ العُدر إِذَا مَا اتَّفقًا كمَا أُتَكِى النَّقِلُ بِهِ المُباشَيرَهُ وضُ وءُهُ الغَيرُ - ولا عُدرَ - بَطُلُ مُطهِ رَاطُهِ رَا بِلا مِرَاءِ والْحِقْ بتاسع الفُرُوض عَاشرَهُ فَاتَّبِع الشُّرحَ تَر النَّجَاحَا أَنْ يُوضَع المُساءُ بحيثُ يَجري غُسْلًا ، وَفِي الْسُبِحِ قُد واجِزَاء إباحة الكوضيع مشلما ذككر مَعْ عِلْمِهِ لَمْ يُجِزَعَمًا وَجَبَا يُعِيدُهُ ، وَمَا بِهِ بَعدُ اتَّصَلْ اثنان مَعْ عَشْسِ ، أَ يَا ذَا الفَضْل كَنتيَة الوفرُسوء بالسَّويَّهُ مُ رَبُّ با أمَّ اللهِ الارتماسي دَائهُ لَهُ كُم إلى حَيثُ نَفَدُ فِي نيد الوُفُ وء قد تَقدُّما وهاهُنا للغُسْسل يَنوي حَتما والجيد، فَافهَمْ واتَّبعْ قياسي ووَاجِبِ تُخليلُ مَانع الشُّعرُ من بُعد غسسل الجانب اليمين منْ جانبَيه ، وهُنو ذُو تَخَيْر مَع اليه من ، أُو مَع اليسكار تَخليلُ مَا احتَاجَ إلى التَّخليل بحَدَثِ أُثنَائِهِ تَخَلُّلهُ إية عُهُ بنَ فسهه اختيارًا ولا مُ والاةَ هُنا فَتُشبترطُ طهارةُ الماء وطُهُ وريَّا تُهُ والسواجب العاشير ومسف الحل إجراؤُهُ مشلَ الوُضُهوء في القَدُرْ

بحَيثُ لا يَجِفُ مَا قَد سَبِقًا والسواجبُ الشَّامنُ لا مُسلَاكُرَهُ بنَ فسه ، فلو تَ وَلَى بِا رَجُلُ وَالْوَاجِبُ الْتَاسِعُ كُونُ الْمَاء وكونُ أعضاء الوُضُهوء طاهرَهُ وذاكَ كَـونُ مـاؤُهُ مُـاحَـا والواجب الحادي بعد العشس فليسسَ يُحِزَى مَسسُّ سَعطح المُاء واعلم بأنَّ الواجبَ الثَّاني عَشَرْ فلو تَوَضَّا فِي مَكان غُصبًا والشِّبكُ في أثنائه مَتَى حَصَلْ وَاعلهُ بَانً وَاجبَات الغُسُل فالواجبُ الأُوَّلُ فيه النِّيَّهُ مُـقارنًا بها لبَعض الـرّاس فاقترانها بسكائر الجسك وَصُه ورَةُ اللَّه فيه مثلما لكنَّهُ يَنوي الوُّفُ، وءَ ثَمَّا والسواجب الشهاني غسسل الراسس مُ ف تَ ق دُا لَ ا م ن أذُنَ ي ه ظَ هَ رُ والسواجب بالشالث بالتعيين والواجب الرَّابع غَسْلُ الأيسسر ف غُسْل عَورَتَيهِ باستِبصار والسواجب بالخامس بالدَّليل وَالسَّوَاجِبُ السَّسَادِسُ أَنْ لا يُبطِلَهُ وَالْوَاجِبُ السَّالِعُ لا إنْكَارَا والشَّامنُ التّرتيبُ مثلمًا ضَبَطُ والواجبُ التّاسعُ ماهيّتُهُ وأنْ يكونَ طاهرَ المُحَلِّ والواجب المعدود بالحادي عَشَرْ

كما رُوَى إبَاحَةُ المُكان حَالته فَكالوُفُ وه قد خَلا في العدد اثنان وعَشير ، فاعلم مُ قَارِنًا بِهَا لِضَ رِبِ الأُرضِ دَائهَ لَهُ كم بغ يرشُبهَهُ فيها كُغُسْهِ أُو وُضُهِ وَمُشَلا كمشل ما مُرب لا زيكاده والسواجب الشساني بدحكم الشسرع براحَتَيه لا ذُوي الأعـــذُار من القصاص ، وعَرفت معهه وأسيفل الأنف انتهاهُ حَتما مِنْ كَفِّهِ اليُّمنَى بِغَيرِنُكُر وَيَنتَهي بسآخِ رالأصابع كَ ذَاكَ فَافِهُمْ نَظُمُهُ وَالنَّارُا لخَاتم يَكُونُ في الأنامل وَثَامِنُ الفُرُوضِ ، يَا نعمَ الخَلَفُ تَتَابِعُ الأَفِعِالِ ، فافهَمْ ما عَنَى طَهارَةُ الصَّرَابِ والمُحَلِّ وليسس شُسرطًا فيه مشلَمًا ذَكَسرُ بِل استُحبُ النَّفضُ بَعدَ الضَّرب إبُاحَةُ الستُرب لهُ والمُستَقَرْ إمرارُكَ الكَفِّين بالوّجه مَعَا مُستتَوعبَ المَمسُنوح حَسْب طُرًا وَزُدْ على نَواقض المستبدل للماء، فَافِهُمْ مُقتَضَى مَقاله فَضَه ربَه واحدة أو لا فلا فَضَربَتان ، فاحتفظ جَوابَهُ تَي م ان واجب التّ تالي فَإِنَّهَا شِلاثُ مِضْرُوضَ اللَّهُ

وآخرُ النفُروض يَا إخواني والشُّبكلُ في أفعاله وَهْوَعلى وبَعدَ ذا فَ وَاجِبُ التَّيهُم أُوَّلُ هِ النَّهِ أَخ يرُفَ رض لا كونُها مَـقرُونَـة بالجَبهَهُ وَقَصْدُ ما يحونُ منهُ بَدلا يَنوي به استباحة العبادة وليسس فيه مُدخَلٌ للرَّفع والنسُّ سربُ فوقَ الأرضس للمُختار والواجب الشَّالثُ مَسْبحُ الجَبهَهُ من كونه حقيقة أو حُكما والسواجبُ السرَّابعُ مَسْمحُ الظَّهْر يَــبِـدَأُ بِـالـزّندعـلى التّـتابُع والواجب الخامس مسسخ اليسسرى والواجب السبادس نَاعُ الحائل والسنسابع الترتيب مثلما سلف هُ وَ اللَّهِ عَلَاثُهُ ، وَإِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ ال وَالسواجبُ التَّاسعُ يَا ذا الفَضْل وَمَعْ وُجُهِود السَّتُرْبِ نُجِزِئُ الْحَجَرْ عُلُوقُ شَسيء من غُسِار الشرب وَالْوَاجِبُ الْعَاشِيرُ وَالْحَادِي عَشَيرْ والواجبُ الأخيرُفيما جَمَعًا وَبَطِن كُلِّ فَوقَ ظَهْر الأُخرِي والشَّعكلُ في أشنائه كالمُبدِل تُمَـــكُـــنَ المـــرءُ مــن الســـتـعـمالــه وإنْ يَكُنْ عَن الوُضيوء بدَلا بِلْ إِنْ يَكُنْ ذَاكَ عِن جَنَابَهُ وغَيرُها منْ سنائر الأغسال إلَّا اللَّذِي عَن غُسُلِ الأُمسوات

٠٠الگدڤة

لكُلِّ فَرْضَى ، فاتَّبِعْ ما قَرْرُا بِ ذَاكَ أُفتَى كُلُّ مَنْ قَدْ حَقَّقًا قُدْ نُظمَتْ للحفظ فِي أَبِيَاتِ عن بَدُن الأنسسان واللّباس بأنَّها عَشْرٌ، هُديتَ يا رُجُلْ إنْ لَمْ يَكُنْ يُوْكَلُ عندَ الإنسى وَمَيتُهُ - لا المسللمُ - المُحَقِّقًا قد صَبحَ عندي ذاكَ بالدُّليل وكُللُّ حيدوانِ سيدواها طاهرُ وما له بحكمها قياسس بالمطلق الطاهر لا مُحالَهُ شلاثُ مُسلحات بلا مراء لا غَـيرهُ ، واحـكُـمْ بــه لا بُـدًا فِي كُلِّ حَال سَعَترُ عَورَتَيه عنْ جِهَةِ القِبلَة زيددُتْ شُعرَفًا رُبِّ تَهُ ايَ طَهُ رُهُ اتُّهُ سُنَّ والانتقال مثلمًا قد قائله بِلْ يُكتَفَى فيما سيوَى الإنسيان وأُوجَ بُوا العَصْرَ لكُلُّ مُعتَصَرُ أو كانُ بُولُ رَاضَ عِ صَعْير خُسْ لَين ، والشُّلاثُ تَجِبُ بالسب در والكاف ور والتقراح ويُكتَفَى فيها بفَرْدنيه إذْ لا خَلِيطُ مَعهُ يَا صَاح من الولوغ ، والتراب أولا والفَار، فاسْمَعْ يا رَفيعَ القَدْر فَ مَ اؤُهُ مثل المحلِّ قَالِمُهُ مِنَ الدِّماءِ - يا بُنَيَّ - حقًا أعنى البَعْليُّ بِنَاكُ فَاعِلُم

وليسسَ بالواجب أنْ يُكَررا وينبغي إية اعُهُ مُضَيَّقًا يشملها إزال ف الأنجاس وَإِنْ تُرِدُ حَصْرَ النَّجاسَاتَ فَقُلْ: البولُ والغائطُ من ذي النَّفْس والدُّمُ منهُ وَالْمنيُّ مُطلقًا فَإِنَّا هُ يَطِهِرُ بِالتَّغِسِيلِ والكلبُ والخنزيرُ ثُمَّ الكافرُ والمسيكراتُ كُلُها أنجاسُ وهدنه وَاجب لهُ الإزّال له ورُبِّما يكفي في الاستنجاء من غَائط إنْ لمْ يَكُنْ تَعَدَّا والمُ تَ خَلِيهِ وَاجِ بُعليه وأَنْ يكونَ بهما مُنحَرفا والأرضر والنسار مغا والشهمس ويطهر الشبيء بالاستحاكة والنَّقصُ لا الغيبةُ في الحيوان بِأَنْ تَرُولَ العَينُ عَنهُ وَالأَثَرِرُ إذا طُهُرَ فِي الْكَثِيرِ وفي سيوى بُول الرَّضييع أوجَبُوا في غُسُس الأم وات بسلا جُساح كَغُسْسِل مَنْ أُجِنَبِ فِي الكيفيّهُ وأُوج بَ التَّشليثُ بالقَراح وأُوجَ بُوا التَّثليثَ فيمَا غُسلا والسنبع للخنزير شم الخمر وكُلُ شُنِيءِ قد فَرَضنا غُسْلُهُ وَقَد عُفى عن كُلِّ ما لا يُرقَى وَعَــنْ أَقَـــلُ سَـعَـةُ مــنْ درهَـــم

ظئر صبي حيث إلَّا هُـو لا فَرْضُ عَلَيهَا أُمَلةً أُو حُرَهُ عَمَّا الصَّلاةُ فيه لا تَتمُّ عَنْ نَجِسِ مُم تَنعِ الإِزَالَ لُهُ دُونَـ كَـ هـ ا كـ الـ دُّرَر اللهُ نَظَمَهُ وسيترك لل الجسيم للمرأة قُلُ منْ قَدَمَيها ورأى سيترَ الشَّعَرْ وهكذا الخُنثَى فَصَى وَٰ رَايَهُ أَنْ تَسبثرَ الرَّاسَى ولا أُذْنَيهَا خَمْسُها ، وَذَاكَ أَنْ يَكُونَ طَاهرا ولا يَكُونُ مَيْتًا مُحَرَّمَا أو صُبوفُهُ أو شَبِعِرُهُ فَيَبِطُلُ والخزِّ فَهِ وَرُخ صَهِ أَ السَوْهَاب ولا حَريرًا خَالصًا أُو ذَهَبًا لِلمَرِءِ وَالخُنشَى بِلا ضَسرُورَهُ حلًا ، وَفِي الحَرب إذا استَدارتْ وانْ يَكُنْ يَسستْرَ مَع سَساقِ فَلَمْ فَإِنَّها رَابِعُ الأُوفَ اتَ فالوقت للظُّهر زُوال الشَّهمس في جانب الشُّسرقَ بُسدًا يُسا فَتَى ولوعلى التَّقدير وقت العَصْر عند ذهاب الحُهُ رة الشَّرقيَّهُ ولوعلى التَّقدير فاسْتنبها إلى ذهاب الحُهْرة الغَربيّهُ إذا رَأيت قَحِرَهُ المُعترضا إلى العشراءين بَغير مَيْن وَوَقَــتُ فَرص الصّبح ، يا ذا النّيل ألشُّ مسن عندَ العُلَماء أُجمعًا إلىك فَافِهُمْ حُكمَها كي تُفهمَهُ

وه ك ذا نَجَ اس ب أُ ال ثُ وب على وغَسْ لُهُ فِي كُلِّ يَصِوم مُرَهُ وَالعَفوُفيه أيضًا جَاءَفيه الحُكمُ وقد عَفَا الشُّرعُ بِكُلُّ حَالَهُ وهده الشَّالثَهُ اللَّهَ لِمُهُ وتلك سستر العَورَتين للرَّجُلْ لا الوجه والكفين شم ما ظهر والأُذُنَ بِين مُقتَ ضَي السرِّوايك والأمَ لهُ المَحضَدةُ مَا عليها واعتبروا أسا يَكُونُ سَساترا إِلَّا اللَّذِي اسْتَثْنَاؤُهُ تَقَدَّمَا ولا يكونُ جلدَ ما لا يكونُ يُوكلُ أو وَبِرَهُ إِنَّا مِنَ السِّنجاب وأنْ يكونَ ليسسَ مِمَّا غُصِبًا وذي الصِّفات كُلُّها مُحظُّورَهُ أُمَّا إذا اضبطُرَّ إليها صبارَتْ ولا يَكُونُ سُساتَرًا ظُهُرَ الشَّدُمْ وَهَاكَ رَابِعُ اللهُ قَدُمات وَهِ إِنَّ الْمُ مِنا لِلْمُ مِلْواتِ الْخُمِسِ وإنَّم ايُحامُ بالظِّلُ مَتَى وبعد إتمام صسلاة الظهر ووقت تُ فَرْض المعدر بِ المُرض يلهُ وللعشباء فالنفراغ منها والأفضيلُ التَّاخيرِ في العَشيَّهُ ووَقت تُ فَرْض الصُّبح فيما فُرضَا والوقتُ يُم تَدُفَل ظُهرين ولهُ مَا حتَّى انتصاف اللَّيل يكونُ مُمتدًّا إلى أنْ تَطلُعَا وَهَ ذه الْخَامِ سَ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

والشَّىرطُ فيه عندَنا أمررُان ولا مُنجَسنا مَعْ كونه مُبلًلا لمْ يَلْحُق الْسِرْءَ ، ولا لبَاسَنه صَــ لاتُــهُ إِنَّا مَحَــلٌ الجَبهه بحكُلٌ حال بَلَلا أو يَبسَا فَ أَنْ يكونَ مُستقرَّ الجبهه أَف تَى بهذا كُلُ حَبر مَرضي في عَادَة النَّاس بلا تَلبيس مُعرفَةُ القبلة ، وَهي الخَاتِمَهُ تَوجُهُ الْمَسرِءِ إليها إنْ قَدَرْ على الأمَارات كذا المنقطولُ أعني اليَمينُ ، أو جَعل المُغربي على اليسسار، كُللَ ذا للمعرق وسنساكت واالشسام له دلائك بَدًا ، أو الجَدي على السُّرى ، وَذا عندَ المُغيب، يَا شُعديدَ البَطش وعكسنه لليه أنى جَعَلا على يُمِين وَيَسسَمِار المَعدربي وإنْ فَ مَ دتَ ه ده فَ مَ لُد صَلَّى إلى كُلِّ الجهات الأربَسع بالبَعض حيثُ وَقتُهُ لَمْ يَسَعْ مُ قَدُّم اللهُ حَذَى رًا وَسَ مَ خَرَا كَنَوعَ إِلَا هَارَتَ بِن مَثَ الا فَ مُ وجبٌ قَ صُ رَالرُّباعيّات مُوَّدِّيًا أو قاضيًا مَعَ السَّعَهُ بَعدَ خَضَى الجُدران وَالأَذَان وكونُهُ ليسسَ بعَاصِ بالسَّفَرْ أو بَـلَـدُا يَـنـوي بــه إقَـامَـهُ أُو فَـــــ الدِهِــينَ بِــغَــير نِــيّــهُ

فَإِنَّهَا مَعِرفَ لَهُ الْكِكَان من كونه ليسس بمن خصيوب ، ولا أُمَّ اإذا كانَ به نُجَاسَهُ فَ إِنَّهُ يُحِزي بغَير شُبهَهُ فَ شُهِ رِطُهُ أَلَّا يِكُونَ نَجِسَا وَشَرطُ أُو الشَّاني بغير شُبهَ أَ أُرضَا وإلَّا فَنباتُ الأُرضَى من غير مَاكُول وَلا مَابُوس وآخر ألم قد دُمات السالازم ه واِنَّمَ الْمَرَانَ فيهَا يُعتَبُرْ أُو لا فَانَ فَرضَاهُ التَّعويلُ كَجَعله الجَدْيَ وَراءَ المنكب عليه أيضًا ، أو كَجَعل المشرق وعَ حَسُم لُهُ لَكُ سُونُ لَلَّهُ يُحَالِلُ جَعْلُ سُهَيل بَينَ عَينَيهِمْ إِذا منْ كُتفيه وبَنات نَعْش وَرَاءَ يُمنَى أُذُنَيه نَقَلا والنَّجمَ والعُيُّوقَ فَاجعَلْ تُصب وعَـكْسنــهُ للـهَـشــرقــيُ فَـاعــدُد ومَن يُكُن في علمها لم يَطمَع وَيَحِتَ زي من الجهات الأربَع ف هده س تُونَ فرضًا ذَكرا والبعض عن بعض يكون بدلا والسنَّه فَ رُ الشَّه المل للأوقات إلَّا إذا أُوقَعَهَا فِي الأَربَعَهُ بقَ مده الفراسيخُ الثُّماني ولوعلى التهدير مثلما ذكر إذا مَتَى تَنفي وُصُبولُـهُ مَقَامَـهُ عَشيرَةَ أيَّام بها (١١٨) منويَّهُ

حُ خُ عُ ورِهِ فه وَ بالتمام قَ مِ نُ فَإِنَّهُ بِالقَصْرِفِيهَا أُحرَى مُ شبتَ م لا على الله قارنات الأوَّلُ النيَّةُ ، أَعني القَصدَا القَصْدُ للتَّحيين والوُجُوب وكونُها مَصْرونه في الرُّتبَهُ دَائهَ لَهُ كُه إلى السَّالام مَعلُومَةٌ فَالايُعَادُ مَا فُهمْ خلائها تبطل في خلاف باللَّفظ، بل قَد قيلَ عَنهُ نكرهُ ليسس بمندوب ولا بمنضترض ا تَكبيرَةُ الإحسرَام لُقيتَ الرَّشَهُ أُوَّلُهَا النَّطقُ بها يا بشْرُ فَتَبِطُلُ الصَّالاةُ إِذْ يُغِيرُ بمايُ مَدُّ مَثلُهُ فَصْهِ الابَطَلُ بآخرالنيّة حَتمًا يُقترَنْ أَنْ لا تُمَدُّ هَم زَةُ الجَلالَـهُ فَتَ بِطُلُ الصَّالَةُ لا كلامًا فصار جمعًا وهو بالسَّادس صفّ تَبِطُلُ ، والثَّامِنُ فاسْمِعْ واقتبسْ أُو لا فَتَقديرًا ، وزد تدقيقًا منْ مَخَارج، وَخُصَّتْ بها عندَ الفطّنْ والسواجب العاشس والحسادي عَشَسر ولُفظ (أكبر) مثلما قد قالُهُ أبط لهاعند هداة النّقل بَيَّنَها مُعرفَ أَد الصَّراءَة أُوُّلُها بِالْحَمْدِ مَعْ إحدَى السُّورْ وأوليك يكبي باقي المنف المنف المنات

وَإِنْ تَكُنْ أُسِهِ فَارُهُ أكثر منْ إِنَّا إِذَا استَوطَنَ أُرضَبا عَشْبرًا القَولُ في شاني الفصول يَاتي وَهِ \_ يَ ثُم انٌ مِثل مَا قَد عَدًا وَفُرِ رَضُها سَسِعٌ على الترتيب ثُمَّ الأداء والقَضاءِ والقُربَهُ بمُ بِ تَ دَا تَ كِ بِ يرة الإح رَام وصُـورةُ النِّيّة ممّا قد نظمْ فَلُو نَفَى القَطعَ أو اللهَ الْعَالِيْ والواجبُ القَصْدُ ، وَليسَ العبرَهُ فَه وَ كلامٌ بَعدَ قَد قَامَتْ عَرَضْ ثَانيَةُ اللهُ عَارَنَات فِي العَدُدُ والفرض فيها واحد وعشر بِلَفِظ (الله) ، ولفظ (أكبر) وَأَنْ تَكونَ بِاللِّسَانِ العَربِي(١١٩) ثُـم المُـوالاة لها ، فَلُوفَ صَالُ وذا هُـو الشالثُ والـرّابـعُ أَنْ وَخَامِسُ الشُرُوضِ لا مُحالَـهُ بحيثُ يبقَى الخبرُ استفهامًا وهكذا أكبر إنْ مُدَّ الألصف السَّابِعُ التَّرتيبِ حتَّى لوعُكسْ إسم أعُ لُهُ لَنْ فُسِمُ تُحَقِيقًا تَاسعُها إخراجُهُ الأحررُفَ كُسُسائِس اللَّاذكِسارِ عِسْدَ مَسنُ ذُكُسْ فَقَطعُهُ لهم زَة الجَلالَهُ فَلُواأتَ عَلِيهِ بِهَمْ زَالُوَصْ لِ ثَالِثُ لَهُ اللُّهَ الرُّنَاتِ والَّتِي وإنَّم اواجبُها سبتَّ عَشَيرْ يَ قَ رَأُ عَ ن كُ لُ الشُّنَائِيَات

وَجه التّواتُر الدي قد نُقلا وليسسَ ما قد شعدد بالمصيد والكلمات المتواترات يسبكُتْ طُويلا بطلتْ ، أو يَتلُ منْ خلالها أُبطَاهَا لا رَدًا في آخر الكلمة لا على الوسيط يُعَدُّ فِي القَارِينَ عُرفًا بَطُلا بسكتة تُخلُبالنَّظُم بَطَلُ في الصُّبح ، فَاسْمَعْ واتَّبعْ مَقَالي على الرِّجالِ واجبٌ بلا مَينْ كما حَكَى الشّبيخُ على الإطلاق إستماعُكَ السدَّاني الصَّنحيح السَّنمْع ولوعلى التَّقدير فاكشيفْ لَبسَيهُ سُ ورَته ، فَ إِنْ يُ وَخُر بَطَلا وناسسيًا يُحيدُهُ مُرتّبا في أُوَّل الحَهْد مَعَا وَالسُّورَهُ وَوَحدهُ السُّورةُ مثلها نَـقَـلُ أبطلَ ما صالَاهُ حُكمًا بَيِّنَا والسُّ ورة الأخرري بغَير بُدُ وحادي العشرمن الفروض تُ فَ وُّتُ الوَّق تَ ولا عَزيمَ لهُ القصد بالبسيملة التي ذكر إِلَّا إِذَا استَلزَمَهَا مُعَيَّنَهُ بما ذُكَرنا عَدُمُ انتقاله تَج اوزُ النِّصفَ هُديتَ فَاعَلَمَنْ لا الجُمعَتَين ، فافهم المَقصُودَا إخسراجُه أحسرُفَ هذا الذَّكس تواتُرا ، واشبتَ هَرَتْ ، واستُعملَتْ

و(الضَّالِين)قال للتَّقريب

السواجب بالثاني المسراعاة على كُصحة الإعراب والتّشديد ثالثُها ترتيبُهُ الآيات رَابِعُ لَهُ وَ اللَّهِ وَالاَّةُ ، فَإِنْ غُيرالتي كانَ قُراهَا عُمدًا خَامسُها الوَقفُ على مَا قَد شُرطُ فَ إِنْ يَهِ فُ أُثنَاءَها بِحَيثُ لا وَبِينَ كُلِّ كَلْمَتَين لوفَصَالُ سَادسُها الجَهدرُ على السرِّجال والجَهُرُ فِي أُولِي العشاءينُ والواجبُ الإخفاتُ في البواقي وَالْجَهِ لُ أَدنَ اللهُ بِحُكم الشَّرع والسبر إسهاء الصبحيح نفسه سابعُها تقديمَ لهُ الحمدَ على إِنْ كِانَ عَمِدًا عاكستا ما وَجَبَا شامنُها البَسْمَلَةُ المَشهِ هُ ورَهُ فَلُو أُخُلِلُ عَلَا مِهَا بَطُلُ تاسعها فَعندهُ لوقرنا عَاشِيرُهَا إكمَالُهُ للحَمْد فَتَبِطُلُ الصَّالاةُ بِالتَّبِعِيض أنْ لا يكونَ السُّورةُ الكريمَـهُ واحفظ هُديتَ الوَاجبَ الثَّاني عَشَرْ لسُسورَة في نَفسه مُبَيّنه وَالسواجبُ الشَّالثُ عَشَه والسه مِنْ سُعورةِ إلى سِعواها لمْ يَكُنْ أو كانت الجَحدُ أو التَّوحيدَا والواجب الرّابع بعد العشس مِنَ المَحارج التي قد نُقلَتْ فلوأتك بضادي (المغضوب)

قد فُخُمَتْ أبطُلُها ، يا مُنيَتي يَدِ صَرَاهُ بِالْعَرَبِيِّ مُحِكُمَا والوَاجِبُ السَّادسُ عَشْرُ (١٢٠) فِي العَدَدْ إلَّا إذا تاقَى لخوف الضِّدِّ تَسبيحَةٌ في غَير الأُولَيين بالباقيات الصّالحَات تُسْمَى بِالْعَرْبِيْ مُخَافِتًا إذا تَلا هُ وَ الصِّيامُ فِي الشُّلاثِ السُّبِّقِ أُوَّلُ ذَاكَ الانتصابُ ، يَا فَتَى والواجبُ الشَّاني ، وُقيتَ النَّارَا وسُرُوعُ اعتمادُهُ اضرطرارًا بشالث ، أنَّسى له لحاسب بُ فَانْ تَكُنْ معقولة لا جَافله عليه مُختَارًا قَضَاهُ لازمَا بحيثُ لا يَحللُ بالقيام وَجْهِ يَحْلُ بِالقِيام بُطُلا أُصِيلًا يُصَلِّي قَاعِدُا إلزامَا عليه فليُصَالُ وهو مُضطجعُ عليه في حال الصَّالاة استَلقَى أُو زادَ من بَعد اقتدار ضُعفاً في ثَاني الحالين دُونَ الأُوَّل هَ وَ الرُّكُ وعُ ، فاستَبنْ هُ تُهدَى أُوَّلَ هُ نَ الانحنا حتَّى تَصلُ فليسس بالواجب فيه الوضع (سُعبحانَ رَبِّي العَظيمَ) عَاطفًا أو سببِّحَ الله شلائًا في نَمَطُ تُجزئُــهُ تَسببيحَـةٌ صَــغيرهُ فَإِنْ يُترجِمُ لفظَهُ لمْ يُصبِ (١٢١) على المُصوَالاة فيكفولوفصل

منْ مَخرَج النَّااءِ أَو السَّلَّامِ الَّتِي السواجب بالخامس عشر كون ما فَلُواأتسى مُترجمًا بِه فَسَددُ أَنْ يَستُركَ التَّامينَ بعدَ الحَمْد وَعندَنا يُجزَى بغَيرمَيْن وَهِ إِلَّ اللَّهِ لَهُ تُ وَاتَ نَظَّمَا يَاتِي بِهَا مُرِدِّبًا على ولا رَابِعَةُ اللُّ قَارَنَات - يَا تَقي -وَاجِبُ لُهُ أَربَ مَ لَهُ كَمَا أَتَكِي ف الانحناءُ يُبطلُ اخْتيارا أَنْ يَسبتقلُّ قائمًا مُختَارًا نَعَمْ إ والاستقرارُ فيه واجبُ فلومُشُمى أوكانَ فوقَ الرَّاحلَهُ أو فَ وقَ ما لا يُسبتَقلُ قَائمًا رابع ما تَقَارُبُ الأَقَدَام فَ إِنْ يُبِاعِدْ بَينَ رجلَيهِ على وكُلُّ مَنْ لَمْ يُطِق القيامَا ومَنْ رَأَى أَنَّ الشَّعُودَ مُمتَنعُ والاضبط جَاعُ إِنْ يَكُنْ مُشبقًا فَ إِنْ يَكُنْ مِنْ بَعِد ثَقِل خَفَا فلية رأنْ في حالة التّنقُل خامسَ لهُ اللهُ قَارِنَاتُ عَدًّا والواجباتُ تسسعة فيه جُعلُ كُفَّاهُ ، رُكبَتيه ، أمَّا الشَّرعُ وثانيًا فَ فَ رض له كُ نُ عارفًا (بحمده) عليه بالواو فقطُ إِنْ كِانَ مُحْتَارًا وذو الضَّارُورَهُ وَثَالِثًا فَكُونُهُ بِالْعَرَبِيُ وَرَابِعُا يَاتِي بِهِ كَمَا نُقَلُ

بــقَــدَر الــذُكــر الـــذي يـأتـيــه أُو بعدَ ما يَرفعُ منهُ يَبطُلُ وَتَاسِعًا ، فَكُنْ لَفَهُم ضَامِنَا لنفسه ، واسم ألْ به خبيرا فَ ل و هَ وَى م ن غَ يررفُ ع بَ طَ الا أَيْ سَلَاكنًا ، ولْيَكِف صلَّقُ المُعنَى بِحَيِثُ لا يُدعَى مُصَالِيًا فَعَلْ هُ وَ السُّرجُ ودُ ، فَأَطِعني تَرشُد عَشْرٌ، وبَعدُ أُربَ ع تَلِيهَا سُبِعَة أُعضَاء، كُمَا قَد فَصُلا وإصببَعًا رجلَيه ، إبهَامَاهُ مَحَلُّها ، فتبطُلُ الصَّلاةُ إِنْ لمْ يَعتَمدُ على المَحَلِّ فكذَا والشُّلج ، فَافهُمْ يَا قُويمَ الذُّهن ليسس السبي جودُ فَوقَهُ حَرامَا مَـوقَـفُـهُ ، فاصْعغ إلى مَا أُوردُهُ زيَ ادةً عن لبنة قُلْ بُطُلا منْ كُلُ عُضو مُجِزئ في الشُّرع يَحِزُ لهُ ، وسيادسيا كما رُسيمُ: فَكُونُهُ (سُبِحانَ رَبِّي الأُعلَى) أو مَا أُشهرنَا سهابقًا إليه مقدارَ ما يَذكُرُ فيه وَاحدَا يَبِطُلُ ، أو قبِلَ وُصُبوله شُبرعُ ثَـ الأدَّـةُ لطَيِّها كُـنْ نَـاشـرَا ثُـــمَّ المُـــوالاةُ ثُــمَّ أحـــب والرَّفعُ منهُ فاعدُد الحادي عَشَيرُ وَهو الطُّمأنينَةُ في الرَّفع قَدرُ وإنَّما نُوجِبُ ذا في الأُولى أنْ لا يُطيلُ فعلُهَا كمَا مُضَى

وخامستا أنْ يَطمَئنَ فيه فلوأتكى بالبعض قبل يكمل وسنسادسها وسنسابعها وثسامنا إسماعُـهُ الدُّكرَ ولو تَقديرًا وَرَفِ عُهُ لُهُ لِللَّهِ أَلْسِ مِنْهُ كُمُلا وَأَنْ يُسرَى فِي السرَّفعِ مُطمئنًا ولا يُطيلُ فعلَهَا ، فَلو فَعَلْ سَادسَ لهُ اللهُ قَارَنَاتَ فَاعدُد واعْلَمْ بِأَنَّ الواجبَاتِ فِيهَا أُوَّلُها: كَونُ سُبجُ وده على جَبِهَ تُهُ ، كَفَّاهُ ، زُكبَ تَاهُ ، وَثَانِيًا: تَمكينُهُ الْأَعضَاءَ منْ تُحاملُ السُّاجِدُ عنها ، وإذا كَمثل مَنْ يسبجُدُ فوقَ القُطن وثالثًا: ضَعِ جَبِهِ أَعلى مَا ورابعًا: فَإِنْ يُسِاوي مَسْبجدُهُ فلوعلا مُسبجدُهُ أو سَنفُلا وخامسًا: صيدقُ مُسَيمًى الوَضْيع فَ إِنْ يَضَعُ أُقَلُّ مِنْ ذَلِكَ لَمْ النُّكُرُ فيه عندهُ ، والأولى مَع عَظفِه (بحَمده) عليه وَسَسابِعًا : أَنْ يَطَمَئِنَّ سَساجِدَا فَ إِنْ يِكُنْ مِنْ قَبِل إكمَال رَفَعْ وَثَامِنًا ، وَتَاسِعًا ، وَعَاشِيرًا إية اعُهُ الذُّكرَ بِلِفِظ الْعَرَب إسب ماعُــهُ لنفسيه كما ذَكَــرْ ثُـمَّ يَـليـه الـوَاجِبُ الثَّاني عَشَـرْ مَايَس، تَقرُّسُ، اكنَّاقَليلا والواجب الشالث عشر افترضها

- يَا مُنيَتي - تَثنيَةُ السُّجُود نعم! نعم! ولا تُجُـوزُ الـزَّائـدَهُ وأَجِمعُ وابِ أَنَّا لُا التَّشَّاهُ لُ أُوَّلُكُ - كما حَكَى - الجِلوسُ لَهُ والشالثُ الشَّهادتان قدره السَّادة الله المالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة الله المالة السّالة السّالة السَّالة السَّلَّة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّلَّة السَّالة السَّلَّة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّالة السَّا برابع من الفروض فاحسب وشامنًا ، وتَاسِيعًا ، كُنْ سَامِعًا بالعربي مُرتّب با مُصوالي فَ غُيرُها مَا هي بالمَقبُ ولَـهُ أو جاء بالمعطوف دُونَ العَاطف ووَصيفه ، أو تَسرْكُ لفظ عبدَهُ فَإِنَّهِا خَاتَهَ لَهُ اللَّهَ الرُّفَهُ تسبعة أشبياء ، فَخُذْ مُفَصَّلَهُ جُلُوسُه فيه مَع اطمئنان فَ كُونُهُ إحدى العبَارَتين ورابعًا تَرتيبُ هاتيكَ الكَلمْ وَبِالمُوالاة ، فَسَسِيدني تُصبُ في النَّقل من ألفاظه كما ذُكرْ أو جَمَعَ الرَّحمةَ يا غُلامًا أُبطُلُ إِنْ جِهلًا وإِنْ تَعَمُّدُا إية اعُهُ فِي مَقِبِ التَّشْهُدِ لكنُّها أُحسوطُ في التَّخريج منْ صيغَتَي سُلامه تَقَدُّمَا لمْ يُحِزِهِ عِندَ ذُوي الإيمَانِ إسماعُـهُ لنفسه في الجُملُهُ وإنْ تَكُنْ بَعدُ تُريدُ حَصرَا س ـ تُ ونَ ثُ مَ وَاح ـ دُ يَايها أُرِيَ عَامُ وَأُرِيَ عُونَ فَرضَا فَ ه وَ ثَلاثُ ونَ عَقيبَ تسعهُ

وَرَابِ عُ الْعَشْرِ لِدَى التَّعديد فليسَ تُجزي - يَا بُنَيَّ - الوَاحدَهُ سَ ابعةُ الله قارنات عَبِّدُوا وَاجِبُ لُهُ تسعٌ فَ هَاكَ مُجِمَلُهُ وَثَانيًا أَنْ يَطِمَئنَ قَدِرهُ ثُمَّ الصَّلاةُ بعدهُ على النَّبيْ وَخَامِسُنا ، وَسَنادسُنا ، وَسَنابِعَا صَـلً على الإلـه بـلا انفصَالِ مُراعيًا للصُّهورة المنقولَة فلوأت ع بالبَدَل المُسرادف لمْ يُجِز أُمَّا تَرْكُ لفظ وَحدَهُ فلا يضرُّ ، ثُم هاك الثَّامنَهُ وأنَّ له التَّسليم والواجب لله فالواجبُ الأُوَّلُ ثُـمً الثَّاني م ق دَارُهُ وثالثُ الاثنين ولفظ كلتا الصيغتين قدعلم وَخَامِسُنا إِيقَاعُهُ بِالْعَرَبِيُ وَسَسابِعًا فَسأَنْ يُسرَاعِي مَا سُبطِرْ فَ إِنَّا لُهُ لِـ و نَكَّرُ السَّالَامَا أو إنْ يَكُنْ للبَركات وَجَّدا وشامنًا فاحفَظُهُ ثُمَّ عَدُد وليسسَ فَرضًا نيَّةُ الخُروج وتاسعًا : أَنْ يجعلَ المُحرجَ ما فلونَوى خُرُوجَهُ بالثَّاني ووَاجِبُ فيه ، وَفيهَا قَبِلُهُ هاذي جَمِيعُ الواجبَات طُرًا فالرَّكعةُ الأُولَى الشِّروضُ فيها وَاجِبُ ثَانِيهَا فَحُدُدُ لِتَرضَى والنضرضُ في شالث هاذي الرَّكعَـهُ

جَمِيهُ هَا بِالْصَالِواتِ مَصَرُونُ وَبِهِ عَلَى سَائِينَ شَلاثُا ذَكَرَا وَبِهِ عَلَى سَائِحَ فَيها حَضَرا أَمَّ الْخُرْ وَخَمسَنَةٌ مِنْ بَعِد سَبِعِينَ أُخَرْ وَخَمسَنَةٌ مِنْ بَعِد سَبِعِينَ أُخَرْ يَلِحَةُ هَا سَبِتُ وَخَمسُنُونَ أُخَرْ يَلِحَةُ هَا سَبِتُ وَخَمسُنُونَ أُخَرْ يَلِحَةُ هَا سَبِتُ وَخَمسُنُونَ أُخَرِ اللَّهَا ، وَفِيهِ عَلَيْدَهُ وَلَا اللَّهُ الْفَيهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

إنْ قراءَ الفَاتحَةَ المُنيرَهُ

مَعًا ، فَإِنَّ الفَرضَ فِي كلتيهمَا

مَقسُ، ومَةٌ بَينَهُ مَا نصه فَان

عشسرُونَ مَع ثلاثه يَا إخوتي

سَبِعُ ونَ ثُمَّ وَاحِدٌ ، فَاصِعْ لِيَهُ

قُلْ مئتاً فرض لباغي الحصر

تسبغ مئات مثلَمًا قَد حَصَرا

للرُّكُن والأُركِان فِي العبادَهُ

ثُــم الـرُكوع ثــم يـا غـالم

والشَّامِنُ احفظُهُ حضاظٌ مَنْ وَعَي

مُعَ ذكرها بعدَ المُنَافِي مُطلَقًا

زيـادَةَ الرَّكعَة مَا لمْ تَقعُد

إلى المُ خَاني قَدرَ التَّشَهُد

اللَّوَّلِينِين يَا صَلَوْقَ اللَّفظ اللَّفظ

ومشلُها في الرَّكعة الأُخسيرَهُ أُمَّا إذا سببَّحَ في اثنيهما سبتُ ونَ دُهم اشنان ، دُهم اشنان فَ ضِي الثُّنائيَّة بَعدَ المئمة وفي الشُّلاشينَ من بَعد المئمه وفي الرُّبَاعيَّة بَعدَ عَشْسر فالفَرضُ في الخَمس جَميعًا حَضَرًا وبَعددها أُربَعيةٌ وعشرونْ لكنَّها سبتُ مئات سَه فَرا هــذا لمــن في صهراً واته قـرا فهي شُمانٌ من مئات في الحضر سبتُ مئات هي في خال السنفر التَ ولُ فِي ثَالِث فَصْل أُورَدَهُ خَمْسُها وَعشه رينَ على مَا اختَارَهُ من غيرقيد، وكنا مُبطلها أُمَّا مَن استَعمَلَ ماءً قد غُصبُ أُمُّ النَّه منا إذا صَالَى النَّه من والوقت بُ باق تَجب بُ الإعسادَهُ والسرَّابِعُ الصَّهِ الطَّويلُ مِثلَهُ نسىيانُهُ لعُدَّة (١٢٢) الرَّكَعات الشُّكلُ بينَ الأولَسيَسيْن يَا ابنَ أَبيي والسَّابِعُ النَّقِصُ أُو النِّيادَهُ النِّيَّةُ ، التَّحريمُ ، القيامُ السَّ جد تَان ، وَهُ مَا رُكن مُعَا نُق صَانُهُ لركعنة فَمَا ارتَقَى التَّاسِعُ الْحَقْهُ بِذَاكَ واعدُدِ في آخر الرَّابِعَة اسْمَعْ تُهتدي وبَعدَهُ العَاشرُ تَركُ الحفظ

إيقًاعُهَا قَبِلَ دخُول الوقت إيـقاعُـها في ثـوب أو مكان مَع سَسِبْق علم منه في هاذين وَبُعِدُهُ الثَّالِثُ عَشَيرٍ ، وهو أَنْ مُضَيِّق في قَول هذا العَالم إذا بَـقَـى مـنْ وَقـتـها يَـليهَا وركع له على ما اختاره عَـمْـدًا وسَـهوًا يَا أَخِا الإنصَاف وَضْعُ يُد المُحتار فَوقَ الأُخرَى فَ إِنَّا لَهُ تَعَالَمُ الْكَلام أو اللُّعاءِ ، وَمنهُ فِي البِّيَّانِ وسابعُ العَشْسرفقُلْ باعسالمُ: والشَّرب إلَّا في صَله الوتر وَثَامِنُ العَشْرِ فِقُلْ بِالا دُهَشْنِ : وَتَاسِعُ الْعُشْسِ تَعْمُدُ البُكَا وَبَعِدَهُ العشيرُونَ في التَّقدير فيها على الإطلاق، فَافهُمْ مَا كُتُبْ فَفيهمَا الجَهلُ من الأُعددُال عمدًا عن القبلة من قد عرفًا زيًا ذةُ الواجب عَمْدُا مُطلَقًا تَعَمُّ دُ الْكَارِءِ لِعَقْصِ شَعِرِهُ مَا بَسِينَ رجلَيه يَديه إنْ رَكَعْ على خالف فيهما قدعُدًا عَـمْدًا، وَقيلَ مُطلقًا يَا سَـورَهُ ألفٌ وَتسبعٌ نَظمَ هُنَّ اتَّسَعَقًا عرفانُها ، والله مَصولَى اللَّطف وقد حَسوَتْ بَحثِين لا مَحَالَـهُ منْ خَلَل يَحصُلُ فِي الصَّلاة أُوَّلُهِا مُبِطلُها ، وقَد ذُكرْ

وَحَادي عَشَرب قَول المُفتي وبُعد حادي عَشرها فالثّاني مُنَجُّسَين أو مَعْضُ وبَين واحكُمْ بهذَا الحُكْم أَيضًا في البَدَنْ يَ كُون قَد نَافَتْ لَحَقٌّ آدُم \_ي ورابع العشر الباوغ فيها مقدارُ ما تَمكنُهُ الطُّهارَهُ وهدده جَميعُها تُنايق وخامس العَشْر فَعَدُدْ تَترَى وسسادسس العشسر على النطام ولوبحرفين سموى المصرآن رَدُ السَّالِم وهو فَرضٌ لازمُ تَ مَ مُ دُ الأَك ل ل فَ يرعُ در لَـنْ يُريدُ الصَّومَ ، وهـو ذُو عَطَشْ فَ أَنْ يُقَهُمَ هُ عَامِدًا كَمِا حَكَى اللدنديويّات من الأمرور تَعَمُّدُ السَّرك لشَّنيء قد وَجَبْ وذاك غيرُ الجهر والإسمرار وحادي العشيرين أنْ يُنحُرفًا وَثَانيَ العشرينَ أيضًا أُلحقًا وشالثُ العشرينَ نَظْمُ نَشرهُ ورَابِعُ العشرينَ فَهوَ أَنْ يَضَعْ مُطَبُقًا لراحَتَيه عَمْدَا وَخَامِسُ العشرينَ كَشْهِ فُ العَورَهُ فَ كُلُّ مَا بِالْخَمِسِ قِد تَعَلُّقًا والحَصْرُ ليسن واجبًا ، بل يكفى الصفولُ في خاتمة الرّسَالَهُ فَبحثُها الأُوَّلُ فيما يَاتي وذاكَ في خَمسة أُقسسام حُصِرُ

ما لمْ يَكُنْ يُوجِبُ فيها شَعيًّا من الفروض ، فافتهم ما أعني مَحَالًهُ فَدُونَا الإيجَازَا أو بَعضها ، أُو مَا لَهَا مِنْ صِفَة أُو الطُّمأنينةُ ثُمَّ رَفعَهُ في السُّبجدَتينَ ، فَاحْدُ نُحوَما حَدُا في السَّعجدة الأُولَى بحُكم الشَّعرع سَنهُ وًا ، فَ مَا يَلحَقُهُ مِنْ وَهَن وَفِي حُصُول السَّمه وأيضُما هكذا والشَّـكُلُ ممَّـنْ أَمَّ في العبَادَهُ أُو غَلبَ الظَّنُّ بمَا فِي النَّفس فيه، فَلا تُجعَلْ هذا شُبكا بلا سُبجُ ود، وَهو غَيرُ خَاف ولمْ يَنْ مُ مَحَالًهُ اللَّهَ مَرَالًهُ مَرَالًهُ مَرَالًا مُ حتَّى قَرا السُّورَةَ فِي المحرَاب إلَى سُعجُود فيه تَّا يَستَوي مُا دَامٌ غُايرُ رَاكِعِ مَا دامَا بِذَاكَ أَف تَى كُلُّ حَبِر مُ هتَدي مَع سُبجدَتَى سُبهُ وبنَقل شُباف نسىيَانُ مَنْ صَلَّى لِفَرْد سَعِدَهُ أو تَسرَكَ الصَّالاةَ لا تَعَمُّدُا إذا دُريها بَعدُ انتقاله وَبَعِدَهُ يَسبجُدُ للسَّهُوكما قَصْدُ سُرجُود السَّرجدَةِ المَنسِيدَة وهكذا الأداء والوجوب ثُم قسس الباقي بذا المثال إليهما ، لكنَّهُ من بُعدُ مَع الوُجُوب فيهما وَالصّربَهُ ما هُو فَرْضُ فِي السُّعِجُود الأصلي

هـذَا وَثَانيها - كُفيْتَ الغيّا -فَإِنَّا لُهُ نَسِيَانُ غَيِرالرُّكن ثُمَّتَ لَمْ يُلكَرْ إلى أَنْ جِازَا كُمثل مَنْ يُسهُ وعَن القراءَة أو وَاجبِاتُ الانحناء للرَّكعَهُ أو وَاجباتُ الانحناء هكذَا أُو الطُّمأنينةُ بَعدَ الرَّفع وه ك ذَا إنْ زادَ غَير رُكْن والسنه وفيما يروجب السنهوكذا ومشلُهُ السَّهُ وُ الكشيرُعادَهُ مَع حِفظِ مَأْمومَيه أو بالعكس بواحد من طُرَفِ مَا شُكا ثَالثُهَا مَا يُوجِبُ التَّلافِي نسسيانُ فعل ثُم بَعْدُ يُدكرُ كَ مَ نُ نُسبي فَ اتحَ لَهُ الكتَاب أو نَسِبِيَ السِّكِ عِنَّى إِذْ هَـويُ أو نَسسيَ السُّبجُ ودَ حتَّى قَامَا ومثلُ هذا الحكم للتَّشَهد رَابِعُ ها مَا يُوجِبُ التَّلاقِ وهو على ما قالَه وُعَددُه وه كذا مَنْ نَسبى التَّشِّهُ دَا على النَّبِيِّ المُصرطَ فَى وآله يَضِعِلُهُ مِنْ بَعِدِ أَنْ يُسَلِّمَا وصُ ورَةُ النِّية في المُقضيَّهُ مُعَيِّنًا لفَرضها المَكتُوب تَــقَــرُّبُــا لله ذي الجَــــلال وسنجدتا السبهوفيكضي القصد يُعَيِّنُ الفَرضَ بِتِلِكَ النِّسبَهُ والنضرضُ في ذين بغير فصل

والشِّسيخُ قَد بَيَّنهُ في النَّشر وبَعدَهُ التَّسيليمُ فيمَا أُسينَدُوا فيما سروى مَحَاله المَعالَوم والشَّبك بَسِينَ أُربَسِع وَخَمْسِ والعَكْسُ في الأحسوط في المقصود وكُلُ نَقص يَلحَقُ العبَادَهُ بَعدَ السَّالم مُطلقًا فِي ذَين فَرضَها ، ولا قبلُ الكلام فَافْت واعْلَمْ بِأَنَّ فيه أيضًا قولا لنيَّة الأداء لا ولا القَضَا وكُلُ ذا يُضرَضُ في الأجلزَاء بالسّبتر، والقبلة، والطّهارَهْ فَ فِي الرُّبَاء يَات كُنْ مُحتَاطًا فَ الأُوَّلُ الشَّبكُ على مَا قَد ذَكَرْ من بُعد أَنْ للسَّبجدَتَين أكمَلا بَ ينَ الثَّلاث مُطلقًا والاربَع بَ قِي لِــ هُ أَتُمَّ ــ هُ وَسَــ لَّـ هِ ـاً أو رُكعَتُ بِن جَالسُ اللَّهُ السَّا الزَّامَ ا الشَّعكلُ ما بسينَ اثنتين وأربَسع يَبني على الأربَــع ، ثُـمَّ يَاتي والسرَّابِعُ الشَّبكُّ، فَكُنهُ فَاهمَا من بعد الاكمال ، وفي ذا الموضع يَحتَاطُ في صَالاته يَا سَعدُ قبلهٔ مَا برك مَ تَسين لازمَا بَينَ اثنَتَين - يَا فَتَى - وخَمْس الشُّسكُ بَسِينَ الخَهُسس والشُّلاث والسَّابِعُ الشَّبِكُ لَـدَى التَّحديد خَمْس، فَكُنْ بحفظه مُهتَمًا بَسِينَ اشنَتَ بِن وأربَ ع وخَهُ سُس

لكنْ قد اختَصُ وهُ مَا بِذِكْ رِ ووَاجِبُ بُعِدُهُ مِا التَّشَعُدُ وأُوجَ بَاكداكُ للتَّسليم وللكلام في الصَّالة المُنسبي وللقيام مَوضيع القُعُود أَنْ يجبا لمطلق الزّيادَهُ حيثُ هُما ليسا بمُبطاَين وَلَيسَن إِيقَاعُهُمَا فِي الوقت بـــذا ، وإنْ كـانَ الــوُجُــوبُ أُولى وفيهما لا نُوجبُ التَّعَرُّضَا لكنَّهُ أُج ودُ في الإج زاء والكُلُّ مَسْسروطٌ على ما اختارَهُ خَامِسُها مَا أُوجِ بُ احتياطًا وَذَاكَ فِي مَوَاضِعِ اثنَي عَشَرْ بَ يَن اثن تَ ين وث لاث أُوّلا والشَّعِكُ أيضًا وهو شاني مَوضع يَبني على الأكتثرية ذين ، وَمَا ثُــمَّ يُـصَــلُـى رَكِـعــةُ قـيـامَــا والشَّالثُ اسْمَعْ با بُني ثُمَّ عي إِذَا أَتُمُّ (١٢٣) سَبجدَتَي الصَّالاة برك م تسين احتياطًا قائمًا، بَسِينَ اشنتين وَثَسلات وَأُربَسع يَبني على الأربَـع ، ثُـمَّ بَعدُ بركعتين جَالِسُنا وَقَائِمَا والخَامسُ الشَّكُ بمَعنَى اللَّبسِ والسنسادس احسبه على انبعاث بَعدَ الرُّكُوعِ قُلْ أُو السُّرجُود بَ يِنَ اشْ نَ تَ يِن وشَ لات ثُمَّا والشَّامِنُ الشَّبِكُ كما في الطّرس

هُ وَ البِنَا على الأَقَ لِلَّ إِذْ هُ و الحُكْمُ فِي الشَّلاث بالبُطلان منها على الأربَـع خَـيرُمَا بُني وُسُمِ حِدُ تَمِي سُمِهُ و ، بِدَا كُمِنْ عِالمُا بين اشنتين وشلاث واربسع وحُكمُهُ كالحُكم في الشَّامِنِ مَعْ وَالْعَاشِيرِ احْفَظْهُ ، وَكُنْ مُنَافِسِيا بعدَ السُّرجُود ، يا قَوِيَّ الحَدْس وإنْ يَكُنْ بَعدَ الرُّكوعِ يُحسَبُ كالشَّكُ ما بَينَ ثَلاث وَاربَع فَ قَالَ بَعِضُ الفُقهاء : أبطلا هنا ، وهدا نقلنا فَلْيَكمُ ل وحادي العَشْسر على مَاعَدُهُ وخَمْسَنة ، وفيه وَجْهُ ، فَاسْمَع وآخر الوجهين يا ذا الفضل بركفة للاحتياط قائما واعلم بانَّ بعدهُ الشَّاني عَشَهُ وَقِيلَ فِيهِ حُكمُهُ كالخَامسَهُ وَقيلَ: بَلْ يُبنّى على الأَقَلَ فيه على القَاعدة الشَّرعيَّهُ فيها ، ولا بُـدُّ مـنَ الكيفيَّهُ وقائمًا أو جالسًا تَقَرُّبًا وية رأ الحمد بغيرس وره ليسس بمُجز، قَالهُ النَّصِيحُ فَ إِنَّا لَهُ فِي الأحتياط مُعتَبِرُ وهكذا التُّسليمُ ، فَاسْمَعْ تَهتَد بَعدَ الصَّالة قَبِلَهُ فَالاضَارِرْ بل القضاء ، فانويا ذا السَّمت

أو بَعدَهُ لمْ يلتضتْ لحالهُ

وهدده الأربَع فيها وَجهُ يَــقــينُ مَــنْ صَــلَّـى ، ووَجْــــهُ ثَــانى للاحتياط والبنا في الشَّامن ثُمُّ احتياطُ رَكعتَ بِين قائِمَا والتَّاسِعُ الشَّبكُ لين التَّورُع وخَمسَه بَعدَ السُّبجُود إنْ وَقَعْ فرض احتياط ركعتين جالسا الشَّعَاتُ بِينَ أربِع وخَهُ سِن وذاك للمُرغمتين يُوجبُ فَ إِنَّا لُم يَكُونُ فِي ذَا الْمَوضِع وإنْ يَكُنْ بَعدَ الرُّكُوعِ حَصَلا والشَّسيخُ قد الحَقهُ بسالاَوَّل ولْ يَ أَت بِ الْمُرغَم تين بَعدَهُ الشَّىكُ ما بَسِينَ ثسلات واربَسع بِأنَّ لُهُ يُبِنَى على الأَقَالُ فَابِن على الأُربِّع ، وَأْت دائمًا ثُمَّ أن بالمرغمتين في الأثكر تَعَلَّقُ الشَّبِكُ لِهُ بِالسَّبِادِسَهُ وَقِيلَ : بَلْ يَبِطُلُ مَا قَد صُلِّي والاحتياطُ لا غنني عَن نيّه بقَ صْدُ عَسِينَ الفَرض والكمِّيَّهُ مُ وَدُيًا أُو قَاضيًا مَا وَجَبَا وَيه قرنُ النِّيّة بالتَّكبيره مُخَافِتًا ، وها هُنَا التَّسبيحُ وكُلُ شبيء في الصَّالة يُعتَبَرْ ولا غنني فيه عَن التّشبهد وإنْ تَخَلَّل مُبِطلٌ ممَّا ذَكَرْ ولا اعتبار بخروج الوقت ولو درى بالنقص في خلاله

فيه أُعَادُ فُرضَهُ إعلانًا تَخَيِّر القَطعَ أو الإتماما مُفحَّد لا ذكرخُ حُسوم عيَّات أَيْ مَا عَدًا الضَرَائِضُ اليَوميُّهُ أُوَّلُهِا الوقتُ على مَا ذَكَ رَهُ النظُّلُ مشلُ الشُّرخص يَا خَبِيرُ صحّتُها بمُطلق التّلبُس ثالثُها: الجَهْرُبهَا مِنْ فَضِيله بَعد دُخ ول وَقتها عَليها عن الظُّهُ ربحُ كم النَّقلِ فيها وُجُوبًا فَرَضُهوا اتّباعه شُىرْكُ لها ، ثَامِنُهَا ؛ قَد حَسبَهُ فَ مناعدًا ، وَمنهُ مُ الإمَامُ والعبد والأعمري، فُدعُ ما التّبُسُا وغَير مَنْ في الفرسيخين حاضر بينَ اثنتين ناقصًا عن فرسَيخ ثلاثة أشياء فكن مُنتبها منذُ طُلوع الشَّهمس إلى السزُّوال الهذه فَحمس أن تكبيرات أُربَع لَهُ فِي عَقب القراءَة والشَّالثُ المَحْصُهِ وصُ بِالتَّاخِيرِ إلَّا على اللَّذي عَليه قَلْد كُتُّبْ شُـروطُها فيه، ومَـنْ لا فهو لا أعني الكُسُوفين من الصّلاة سَــودَاءُ أو صَـفرَاءُ ثُـمً الزَّلزَلهُ أُوَّلُهِا تَعَدُّدُ السِّرُكُوعِ خَمْسَ رُكُوعات، وَثَانيهَا اجعَلُوا في رَكِعِة إذْ أَتَمَّ السُّورَهُ لِسُسُ ورة في هده النفُ رُوضي

وقيل : بِلْ لُو ذَكِرَ النُّقَصَانَا وإنْ يَكُنْ قد ذَكَ رَ التَّمامَا ويَحثُها الـثّاني كـمَا سُهااتي خُصَّتْ بِها الفرائضُ البقيَّهُ فالجُمعةُ اختصّتُ بأشياعَ شَيرُهُ فَانَّهُ يَحْرُجُ إِذْ يَصِيرُ ثَاني الخُصُوصييّات للمُقتَبس: وَل وبت كبيربها مِنْ قَبلِهِ رَابِعُ هَا: تَ قَديمُ خُطبَتَ يهَا خامسُنها : أنْ يجتزي المُصَلِّي سادسُها: تَحتُّم الجَماعَهُ سَابِعُها: الإمَامُ أُو مَنْ نَصَبَهُ فَكُونُ خَمْ سَهِ بِهَا قَد قَامُ وا تَاسِعُها: سُنقوطُها عن النِّسَا والههم والأعسرج والمسسافر عاشيرُها أنْ لا يَكُونَ - يَا أَخيى -أُمَّا صَاللةُ العيد فَاحْتُصَّ بهَا أُوّلُ ها السوقتُ بلا محالِ وبعده ثاني الخُصوبيات في الرَّكعة الأُولى وفي الثَّانية ثُـمُ الـقُـنُـوتُ خَـلَـلَ التَّكبير الخُطبتان بعدها ، ولا تُجبُ فريضة الجُمعة ممّن كملا أُمَّ الدي يَختصُ بالأيات وكُلُّ ريح أَظ لَمَ تُ مُه وَّلهُ فَ أَربَ عُ فَ كُتُ بِ الْمُسْرُوعِ فَ إِنَّ كُلَّ رُكِعِلَةً تَشْبَتُ مِلُّ تَ عَ لُّذَ اللَّهُ الَّحَ لَهُ اللَّهِ عِيرَهُ ثَالثُها إِنَاحَادُ التَّبعيض

فَ فيهِ مَا يَـ قَـ رَؤُها عَـ ن آخِـرِ بينَ الرُّكوعات بَنَي لا شَكًا وَوَقَتُها حُربُ ولُها مَتَى وَقَعْ أمران لا غَيرُ بالا خالاف مَـقَام إبراهيـم رُبِّ الشُّرف جَنبِيه، فافهَمْ ما أُقولُ يَا فَطنْ جَعْلُ صَالة ذَلَكَ الْكَالَكِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ إنْ وَجَبَا رُعت خَير رُعيي ثَلاثَةٌ في نظمها مُنحَازَهُ أُربَ عَ مَع تَكبيرة الصَّالة عقيبَ الأُولَى عندَ ذي الإيمان ولْيُعقب الشَّالثَهُ المداينَهُ دُع اءُهُ للمَيْت بَعدَ الرَّابِعَـهُ ولا سُبجُودَ ، واتسرُك التَّمويهَا أَيضَا، وَلا تَسبليمُ يَا مُسَعدُدُ في المُذهب الحَقُّ على مَا اختَارَهُ فهي بحسب التزام المُلتَزمُ مُنعة دُصيغَتُهُ مُتبوعَهُ وَهِ كِ ذَا لِـ وعَ ـ يَنَ الـزُّمَانَا مُ كَفُرًا عِن تَركه مَع القَضَا يَدخُلُ فيه العَهْدُ واليهمينُ فيه ، وَمَحمهُ ولُ امْ رئ عَن الأب وَهَ كَ ذَا الْقَ ضَ ساءُ لللهَ وَات بِـلُ فعلُ مشلِ لِـلالهِ مرضِي كمَا قَد فَاتَهُ وُجُوبَا مُتَمِّمًا وقَاصِيرًا تَلْقَ الرَّشَيدُ هُـياًتَـهُ كالخَوف للمُرتَاع لكنَّهُ إِنْ لَمْ يَكُنْ ذَا جَلَدُ أُومَ اللهِ يَسِيقُكُ لِو تَعَدُّرَا

فيما سيوى الخَامس ثُعمَ العَاشير رابع ها فَإِنَّا لُهُ لِوشَكًا على الأُقَالُ وهو فَرْضٌ مُتّبعُ أُمَّ الذي يَحتَ صُّ بَالطَّواف فَمنهُمَا الأَوَّلُ أَنْ تَضْعَلَ فِي أو خلفه ، أو فَالِي الوَاحِدِ مِنْ إلَّا السَّذي ضبرورة ، والشَّاني بَعدَ الطُّواف ثُمَّ قبلَ السَّعييُ أُمَّ الدي يَختَصُ بالجَنازَهُ أُوَّلُ هِا وُجُ وبُ تَكبِيرات ثُمَّ الصَّالةُ في عَقيب الثَّانيَهُ دُعــاءُهُ للمؤمنينَ تابعهُ ثالثُها أَنْ لا رُكوعَ فيها وليسسَ في آخرها تَشْعَهُدُ وليسسَ من شُسرُوطهَا الطَّهَارَهُ أُمَّا الخُصُوصيَّات فيما يُلتَزُمْ فَ نَدرُ كُلِّ هيئة مشروعَـهُ بـــه الــوفاءُ واجـــبٌ مـا كانا ثُـمَ أُخـلُ عامدًا بـه قَضَا وحُكمُ شبه النَّدريَا أُمسينُ ثُمَّ صَلاةُ الاحتياطِ فاحتَسب ثُمَّ مَن استُؤجرَ للصَّلاةِ فَ إِنَّ ذَاكَ لِيسَ عَ يِنَ الْقَضِي وَمَ نُ قَضَى فَليَ تَبع التُرتِيبَا وليزع في المقضي أيضًا العدد وَلَيسَس بالواجب أَنْ يُراعي وانْ يَكُنْ يُوجِبُ قَصْرَ العَدَدِ بحَيثُ يَستَ وفي به المَ قَرَا

عن ركعة في تاكم الصّالة وأتبع واتشعه داتسليمه عند الأداء والقضا في الفعل فاقدُها يقضي سيوَى الطُّهارَهُ من ع جزه لكونه سيقيما وَمِثْلُهُ السُّرِجُ وِدَهُ مُستَقِيمًا في اثنيهما جَاء بداك الشُّرعُ وهكذا الأداء في الفروض يُ كُرِّ الفعلَ بنَ قل شَابِت والشُّسيخُ قَوى ها هُنا الإستقاطًا مَع البلُوغ مُسلِمٌ ذُو عَقلِ أَيْ لا تَكُونُ حَائضًا أُو نُفَسَا لهُ القَضَا مَعَ أَنَّ فيه قَولا حتَّى يَـظُنَّ غالبًا أَنْ قَـد وَفَـى وشراربُ المَرقَد بَعدَ العُدر مَج هُ ولةٌ منْ خَمْسَنة مَضرُوضَهُ وأربع ا مُطلقة مُرَبّب مُطلقةً كَاربع للحَاضِر فَحُكِمُهُ بِغَيرِهِ لا يَشبتَبهُ يَاتِي، وَبِعَدَ مُغربًا مُحَقِّقًا فَ حاضِ رُية ضِي بِ فَ يرمَ ين وَأُربَ عُا وأُربِ عُا مُرتًا بينَ اشنَتين واشنَتين رُتبا ذي حَضَه و شنتَين فيما فَعُلا الحاضرُ الخَهْسَن تُهَامُ الفَرض قَ ضَى الثُّنائيَّةَ مَرَّتَ بِن مثلهٔ ما عَقيبَ ها لا نُكرَا على المُصَلِّي حَاضِيرًا فِي الْعَدَد شنتين أيضًا لا يَجُوزُ حَدَّها

وتَج زِئُ الأَربَ عُ تَسبيحَاتِ وأُوجَ بِوا النيَّةَ والتَّحريمَهُ وَاعتَ بروا الهَيئَةَ وَقُتَ الضعل كذا الشُّروطُ ، وهي فيما اختارَهُ ومَنْ بِعَينَيه يُصَالِّي إيمَا يَجِعَلُ تَعْمِيضَهُما الرُّكوعَا وَفَتح عَينَيه فَذَاكَ الرَّفعُ وُسَساجِـدُا اخفض في التَّغميض وَجَاهِ لُ السُّرتيب للفَوائت ليحصُل (١٢٤) الجَزمُ به احتياطًا وإنَّم ا يقضي الدي ما صُلَّي وَمَ نُ تَ كُونُ طَاهِرًا مِنَ النِّسَا وعَادمُ المُطهرَين الأولى وكُلِّ مَنْ لَمْ يُحص ما فاتَ قَضَى وَلْيَقِضِ مُرتِدُّ وَرَبُّ سُعُر وكُلُّ مَنْ قَد فَاتَهُ فَريضَهُ فَحاضٍ رُممًا قَضَى وَمَعَربا ثُـمَ الثُّنائيَّةُ للمُسافِر وَبُعدَها المُغربُ، أُمَّا المُشبتَبهُ فَبِاثنَ تَين واربع قد أطلقًا وإنْ يَكُنْ مَا فَاتَّهُ اثنتين صُبِحًا ، وَيَقضي بعدُ ذلكُ مَغربًا وإنْ يَكُنْ مُسمَاقِرًا فَمغربا وإنْ يَكُنْ مُشتَبهًا زادَ على وإنْ يَكُنْ ماتَ شلاثٌ يَقضي وإنْ يَكُنْ مُسَاهِرًا ذا بَين وَمَ خ ربًا بَعدَهُ ما وَأُخ رَي وانْ يَكُنْ مُشتَبها فَليَزدِ شنتَين قبلُ مَخرب، وبَعدَها

مُسكافرا أو حاضرا قضيى مَعَا زَادَ على الْحَاضِرِ فيما رَتَّبَهُ وبعدَها شنتَينِ أيضَا أوجِبِ وبعدَها شنتَينِ أيضَا أوجِبِ له في الْخَمسُ ليَومَينِ إِذَا في في الْخَمسُ ليَومَينِ إِذَا في في الله الله في الله الله في اله في اله

وإِنْ يَكُنْ مَا فَاتَ مِنهُ أَربَعَا خَمسًا، وإمَّا إِنْ يَكُنْ قَدِ اشتَبهُ فَدِ اشتَبهُ فِينَ تَينِ قبلَ مَغرِبِ فِينَ مَع فِينَ تَينِ قبلَ مَغرِبِ وفَرضُ لَهُ التَّعيينِ قبلَ مَغرِب وفَ رضُ لَهُ التَّعيينِ شبمٌ هكذا اشتَبَه اليومانِ فِي العرفانِ والعيدُ والجُمعةُ ليستُ تُقضَى والعيدُ والجُمعةُ ليستُ تُقضَى لِنَعيد والجُمعةُ ليستُ تُقضَى فَير ذي علم بها اتّفاقا فَ لِنَعيد والمَجازُهُ ثُلُم التَّفاقا اللَّهُ الأَلْفِيدُ وهدن الرسَالَةُ الأَلْفِيدُ وهدن الرسَالَةُ الأَلْفِيدُ وَالْمَعْمُ اللَّهُ الأَلْفِيدُ وَالْمَعْمُ اللَّهُ الأَلْفِيدُ وَالْمَعْمُ اللَّهُ الأَلْفِيدِ وَالْمَعْمُ اللَّهُ مِن شَعيمَةِ الإنسَانِ الْمُفو وَيُسَالُ مِن شَعيمَةِ الإنسَانِ مِن شَعيمَةً الإنسَانِ مِن شَعيمَةً الإنسَانِ مِن شَعيمَةِ الإنسَانِ مِن شَعيمَةِ الإنسَانِ مِن شَعيمَةً الإنسَانِ مِن شَعِيمَةً الإنسَانِ مِن شَعيمَةً الإنسَانِ مِن شَعِيمَةً الإنسَانِ مَن شَعِيمَةً الإنسَانِ مِن شَعِيمَ الْعَلَيْ مِن شَعِيمَ الْعَلَيْ مُنْ الْعَلَيْ مِن الْعَلَيْ مِن شَعِيمَ الْعَلَيْ مِن الْعَلَيْ مَا الْعَلَيْ مَا اللَّهُ مَنْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ مُنْ الْعَلَيْ مَا اللَّهُ مِنْ الْعَلَيْ مَا الْعَلَيْ مَا الْعَلَيْ مَا الْعَلَيْ مَا اللَّهُ مَنْ الْعَلَيْ مَا الْعَلَيْ مَ

#### التخريج:

مخطوط (الجُمانة البهيَّة في نَظمِ الألفيَّة) ، كتبخانة مجلس شوراي ملِّي ، برقم ٣٤٧٧ .

- البابليات ١/١٢٥ ، شعراء الحلة ٣٨/٢ ، أدب الطف ٢٧٢/٤ : ( الأبيات ١ و٦٤٥- ٦٥١ ) .

# الهَوَامشُ

#### (١) مصادر ترجمته:

أمل الآمل ٢/٥٦، الحصون المنيعة ٦/١٦، ١٤١٨، أعيان الشيعة ٥/٥٦-٧٧، البابليات المراه المربعة إلى تصانيف المربعة المربعة المربعة إلى تصانيف الشيعة ١٢٣١-١٢٩، الذريعة إلى تصانيف الشيعة ١٢٩١، معجم المؤلفين ٣/٢٤، أدب الطف الشيعة ٥/١٣١، تاريخ الحلة ٢/٩، ١ الأعلام ١٩٠١، معجم المؤلفين ٣/٢٤، أدب الطف ١٢٠٣-٢٨٦، فقهاء الفيحاء ١/٣٠٠ -٣٠٦، موسوعة طبقات الفقهاء ١/٩٩-٩٣، مشاهير شعراء الشيعة ١/٣٥٧-٣٥٨، تراجم الرجال ١/٢٥٦، معجم التراث الكلامي ١٣٢٥، مدرسة الحلة العلمية ٢٠١، الحياة الفكرية في الحلة ٢٥٦-٣٥٣، الحلة وأثرها العلمي والأدبيّ ١٨-٦٠. والباحثون المتأخّرون ينقلُون عن (أعيان الشيعة) و(البابليات) و(الذريعة) و(أدب الطفّ) فقط، فكان ما أثبتوهُ نَسخًا ناقصًا ومكرّرًا.

(٢) محمد بن الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر . وهو وَلَدُ العَلامة الحِلِّي . وُلِدَ سنة ١٨٦هـ . فقيةٌ وعالم . من مؤلفاته (إرشاد المسترشدين) و (تحصيل النجاة) . ترجمته في : لؤلؤة البحرين ١٩٤-١٩٠ ، روضات الجنات ٦/ ٣٣٠-٣٣٩ ، تاريخ الحلة ٢/٣٠ ، فقهاء الفيحاء ٢٧٨١-٢٧٨ ، موسوعة طبقات الفقهاء ٨/ ١٩١-١٩٣ ، فهرس التراث ٤٠٩-٤١ .

وقال د. حسن الحكيم في كتابه : مدرسة الحلة العلمية ٢٠٦ إنَّ الشاعرَ تتلمذ على العلامة الحليّ ، وهو وهمٌ منهُ ، لاستحالة ذلكَ .

(٣) جمال الدين المقداد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن محمد الحليّ الأسدِيّ . متكلِّم ومفسِّر وفقيه . من مؤلّفاته (اللوامع الإلهية في المسائل الكلامية) ، و(إرشاد الطالبين في شرح نهج المسترشدين). ترجمتُهُ في : أمل الآمل ٣٢٥/٢ ، روضات الجنات ٤/٤٩٤ ، رياض العلماء ٢٠٦/٥ ، أعيان الشيعة ١/٥٢٠ ، فهرس التراث ٢٥٦-٤٢٦.

- (٤) أمل الآمل ٢/ ٦٥ .
- (٥) رياض العلماء ١/١٨٥.
- (٦) أحمد بن محمَّد بن فهد الأسديّ الحلِّيّ . وُلدَ في الحلَّة سنة ٧٥٧هـ . من كبار الفقهاء الإماميَّة

. مـن مؤلفاتـه (التحرير) و(اللوامع) . ترجمته فـي : رياض العلماء ١/٦٥-٦٦ ، لؤلؤة البحرين ١٥٥-١٥٥ ، روضات الجنات ١/٧١-٧٥ ، تاريخ الحلة ١/١٣٨-١٤١ ، فقهاء الفيحاء ١/٩٧- ٢٩٧- ، فهرس التراث ٤٣٠ .

- (٧) يُنظر: شعراء الحلة ٢/ ٣٤.
  - (A) أعيان الشيعة ٥/٥ .
- (٩) البابليات ١٠٠١-١٠٠ .
  - (۱۰) شعراء الحلة ۲/۳۷.
- (۱۱) فقهاء الفيحاء ۲۰۲/۱-۳۰٦.
- (١٢) عليّ بن الحسين الشفهينيّ الحلِّيّ ، لم تُعرف سَنَةُ ولادَتِهِ ولا سَنَةُ وَفَاتِهِ ، وله قبرٌ في محلَّة المهديـة بِالحِلَّـة . ترجمتهُ فـي : الغدير ٣٥٦/٦ ٤٠٢ ، البابليات ١٩٣١ ١٠١ ، أدب الطف ١٤٥/ ١٩٦ ، شعراء الحلَّة ٣٩٨/٣ ٤٤٤ .
- (١٣) الطليعة ١/ ٢٢٥- ٢٢٦ ، الغدير ٥/ ٢٠٠- ٢١٠ (وفيهِ « آل أبي عبد الكريم» )، أعيان الشيعة ٥/ ٥٥ ، أدب الطف ٤/ ٢٢٥- ٢٢٦ ، نيل الأماني 77٨- 7٧٧.
- (١٤) الذريعــة ١/٤٦٤ ، ٤٦٥ ، ٤٨٢ ، ١٣١/٥ ، ٢٤١ ، معجــم المؤلفــين ٣/٢٢٤ ، تراجم الرجال ٢/٢٥٦.
  - (١٥) أعيان الشيعة ٥/١٧ .
  - (۱٦) فهرستواره دست نوست هاي إيران (دنا) ٩/ ٦٨٦.
- (۱۷) وُلِدَ سنة ٧٣٤هـ. استُشهِد بدمشق . من مؤلفاته (اللمعة الدمشقيَّة) . ترجمته في : فوائد الرضوية ٦٤٥ ١٠٥) ، الأعلام ٧/ ١٠٩، معجم المؤلفين ٢١/ ٤٧ ٤٨ ، فهرس التراث ٢١٤ ١٤٤.
  - (١٨) الذريعة ٥/ ١٣١ .
- (١٩) جـاء فـي : فوائد الرضوية ٩٨-٩٩ أنَّها فـي ٦٥٣ بيتًا ، ويُنظر: البابليات ١/١٢٥ ، تاريخ الحلة ٢/٣٣ .

- (٢٠) البابليات ١/ ١٢٩ ، مشاهير شعراء الشيعة ١/ ١٥٧ ، وفي الطليعة ١/ ٢٢٦ : «الحليات» فقط.
  - (٢١) كشف الحجب والأستار ٣٧ ، أعيان الشيعة ٥/٦٧ .
    - (۲۲) رياض العلماء ١٨٦/١ .
- (٢٣) جاء في البابليات ١٢٣/١ : «ما في (الطليعة) من أنه تُوُفِّيَ سنة ٨٣٠هـ لا يكاد يصح ، بل
  - قلتُ: ولكنْ سنة وفاته التي وردتْ في «الطليعة» ٢٢٦/١ هي : ٨٤٠هـ ، وليس ٨٣٠هـ !.
    - (۲٤) البابليات ١/٤٢١ .
    - (٢٥) رياض العلماء ١٨٧/١.
    - (٢٦) رياض العلماء ١/ ١٨٥ ، تعليقة أمل الآمل ١١٤ .
      - (۲۷) ديوان أبي الطيب المتنبي ١٥٨ .
      - (۲۸) ديوان أبي الطيب المتنبي ٣٣٠.
      - (۲۹) ديوان الشريف الرضى ١/٥٦٧.
        - (٣٠) خزانة الأدب ١٠٦/٥ .
- (٣١) رَجُلٌ شَــمَوسٌ: عَسِــرٌ فِي عَدَاوَتِه شَــدِيدُ الخِلافِ على مَن عَانَدَهُ. تاج العروس (ش م س) ١٧٦/١٦ .
  - (٣٢) كوانس : مستترةٌ ، من الفعل : كنسَ.
- (٣٣) العَجزُ مضمَّنُ ، وهو للشريف الرضيّ ، وصدرُهُ : «تمنَّى رجالٌ نيلها وهي شامسُ» ، ديوانه / ٥٦٧ .
  - (٣٤) المُغامسُ : الشَّديدُ من الرِّجَالِ الشُّجَاعُ . تاج العروس (غ م س) ٢١٤/١٦ .
  - (٣٥) بالسُ ، أَبْلَسَ الرَّجُلُ، إِذَا دَهِشَ وَتَحَيَّرَ. تاج العروس (ب ل س) ١٥/١٥ .
  - (٣٦) الزنَّار: حزام يلبسُهُ النَّصَارَى. المعجم المفصَّل بأسماء الملابس عند العرب ١٦٢.
    - (٣٧) هو صخر بن عمرو بن الحارث السُّلميُّ.
  - (٣٨) الشمَّاسُ : مَن يقومُ بالخدمة الكنسية ، ومرتبتُهُ دون القسيس . المعجم الوسيط ١/٤٩٤.

- (٣٩) الطَّنافسُ ، جمع الطنفسة ، وَهِي النَّمْرُقَةُ فَوق الرَّحْلِ. تاج العروس (ط ن ف س) ٢١٠/١٦
  - .
  - (٤٠) الدرُّ النضيد : «ومُذ» .
  - (٤١) الدرُّ النضيد : «مشيبًا» .
  - (٤٢) القدامسُ : القديم . تاج العروس (ق د م س) ٢١/١٦ .
  - (٤٣) النسائسُ : النمائمُ ، جمعُ نسيسة . تاج العروس (ن س س) ١٦/١٥٥ .
    - (٤٤) الدر النضيد : «وميزان حقِّ».
      - (٤٥) الدر النضيد : «يائسُ».
    - (٤٦) اللهام : الجيش العظيم . العكامسُ : القطيع الضخم من الإبل.
      - (٤٧) المتدارك والمتكاوس من أنواع القافية.
- (٤٨) العنابسُ : أولادُ أُميَّة بن عبد شــمس الأكبر . جمهرة أنســاب العرب ٧٨-٧٩ ، وأراد هنا الأمويين وأشياعَهُم.
  - (٤٩) المُوالسُ: المخادعُ ، والخائنُ ، والمُداهنُ.
  - (٥٠) النبارسُ ، جمع نبراس ، وهو المصباحُ .
  - (٥١) الدرُّ النضيد ، أدب الطف : «وثيق العرى في الروع لا يتقاعس» .
- (٥٢) المجاديــــــُ ، مفردهــــا المِجدح ، وهو نَجْمٌ من النُّجومِ كَانَت العربُ تَزْعم أَنها تُمْطرُ بِهِ، لقَوْلِهم بالأَنْواء . تاج العروس (ج د ح) ٣٣٤/٦ .
  - (٥٣) الأقيالُ ، جَمْعُ قِيل ، وهو المَلكُ .
  - (٥٤) العجز في (الدر النضيد) : «وبيضُ المواضى للمنون تُخالسُ» .
    - (٥٥) الدرُّ النضيد : «وذكَّرهم» .
    - (٥٦) الدر النضيد : «ولم أنس يوم الطف زينب إذ رَأَتْ» .
      - (٥٧) الدر النضيد : «مهلًا عليه» .
  - (٥٨) الهرامسُ : الأسد الجريء الشديد ، وفي المصادر «الهمارس» ، وهو تحريف.

(٥٩) لاقسُ : عائب . وفي (شعراء الحلة) : «ساسها» ، ونبَّهَ على هذا الخطأ اليعقوبيُّ في : نقد كتاب شعراء الحلة ٥٤ ، ولكنَّهُ رأى أنَّ «لاقس» خطأ ، وأنَّ صوابها «لامسُ»!.

- (٦٠) الدرُّ النضيد : «بما قال قسُّ لفظها لا يقايسُ « .
- (٦١) فَرعَ : صعد . أدب الطفِّ : «قرعتُ» ، وهو تصحيف.
- (٦٢) الجللُ : الأمرُ العظيم . وفي أدب الطف : «الحلل» ، تصحيفٌ.
  - (٦٣) نيلُ الأماني : «مَن» .
  - (٦٤) نيلُ الأماني : « دهر أهون به . . . كخود البانة» .
    - (٦٥) نيلُ الأماني : «الرَّواشف».
  - (٦٦) الدلُّ : التغنُّجُ . نيلُ الأماني: «ذلَّا» ، تصحيف .
    - (٦٧) نيلُ الأماني:

# إِنْ قلت هل شاع في شرع الهوى سقمي أو حلَّ سَفك دمي في الحُبِّ قالَ : بلي

### (٦٨) نيلُ الأماني:

# كَأَنَّ غَرَّتِها من تحت طرَّتِها صُبحٌ تغشَّى لِلَيل الفاحِم الدَّجل

- (٦٩) الخَدَلَّجةُ : الفتاة الممتلئة الذراعين والسَّاقين. الطَّفَلُ : الظُّلمةُ .
  - (٧٠) نيل الأماني : «في أحمر الحلل» .
    - (٧١) نيلُ الأماني : «مالَ» .
- (٧٢) قطربلُّ : قرية بين بغداد وعكبرا يُنسَبُ إليها الخمر . معجم البلدان ٣٧١/٤ .

وفي المصادر: «قرطبل» ، خطأٌ ، وفي نيل الأماني: «قطرب لي» ، وعلق: «كذا في الأصل ولم أجد في أسماء الخمرة (الطرف) أظنه من خطأ الناسخ ، والصحيح (الصرف) « ، وهو كلام غير صحيح!.

- (٧٣) نيلُ الأماني : «يغري إلى ثقل».
- (٧٤) النَّفَلُ : نبات طيبة الرائحة . وفي نيل الأماني : «الفضل»!.

- (٧٥) نيل الأماني : «وللمغاني التي باتتْ وساكنُها عنها» .
  - (٧٦) الدر النضيد ، نيل الأماني : «الفادح الجلل» .
    - (٧٧) نيل الأماني : «هامة المجد» .
      - (٧٨) نيل الأماني : «خلوًا».
- (٧٩) الَّحل: الثَّار. نيل الأماني: «فقابلوهُ ... أَ يطلبونَ».
  - (۸۰) نيل الأماني : «محشرها» .
  - (٨١) نيل الأماني: «في حزم».
  - (A۲) نيل الأماني : «قوم» ، تحريف.
- (٨٣) الخُرصان : جمع خرص ، وهو الرُّمح القصير السِّنان. الأسلُ : الرِّماحُ .
  - (٨٤) نيل الأماني : «ستره بَسَطُوا . . . ومنتفل» .
  - (٨٥) الأسناخ: الأُصولُ . نيل الأماني : «أشنافها» .
    - (٨٦) العثيرُ : العجاجُ .
  - (٨٧) أعيان الشيعة ، شعراء الحلة ، أدب الطفِّ : «كالعارض».
    - (٨٨) أعيان الشيعة ، أدب الطف : «حَينُ السِّبط» .
      - (٨٩) نيلُ الأماني: «حسام الغدر والدجل « .
        - (٩٠) نيلُ الأماني: «وحوش البرِّ».
- (٩١) نيل الأماني : «يصد عن الورد المباح» . أعيان الشيعة ، أدب الطفِّ : »الخطية الخطل «.
  - (٩٢) السوافي : الرياح التي تسف التراب ، أي تحمله.
  - (٩٣) وَرَدَ صدرُ البيت وعجزُ تاليهِ على هيئة بيتٍ واحدٍ في (أعيان الشيعة) و(أدب الطفُّ) .
    - (٩٤) نيلُ الأماني : « إلى السبيل التي تنجي من الزلل» .
- (٩٥) هذا البيت والذي يليهِ وردا في (أعيان الشيعة) و(أدب الطفِّ) على هيئة بيتٍ واحدٍ ، هكذا : وأقبلتْ زَينَبُ الكُبرَى، ومُقلَتُهَا \* عَبرَى بِدَمع على الخَدَّينِ مُنهَمِلِ
  - (٩٦) نيل الأماني : «مورها» .

- (٩٧) نيلُ الأماني : «كيد العدو على «.
- (٩٨) نيلُ الأماني : «هذه روحي . . إن كان يقنع «.
  - (٩٩) نيلُ الأماني : «قاطبةً».
- (١٠٠) وَرَدَ العجزُ في : أعيان الشيعة ، شعراء الحلة ، أدب الطف ، برواية : «لهُ مقام كما قد تعلمون على» ، وهو وارد في البيت رقم ٨٨.
- (١٠١) أعيان الشيعة ، شعراء الحلة ، أدب الطف : «بَنَاتُ أَحمَدَ بَعدَ الصَّونِ فِي كللٍ» ، وعجزه عجز البيت التالي ، والبيتان وردا في (نيل الأماني).
  - (١٠٢) (سنان) ، الأُولى ، قاتل الحسين (ع) ، والثانية: الرُّمح ، فهنا جناسٌ.

نيل الأماني:

والرأس يحمله الباغي سنان على \* سنان لدن أصم الكعب معتدل

(١٠٣) نيلُ الأماني : «وبالعسالة الذبل».

(١٠٤) نيل الأماني:

سلْ عنهُ بدرًا وأُحدًا والنَّضير ويو م خيبر والأحزاب والجملِ

الدر النضيد، شعراء الحلة : «أحد وبدر».

- (١٠٥) نيل الأماني: «واســـأل من العلماء» . أعيان الشـــيعة ،البابليات ، أدب الطف: «وسـَـــلُ بهِ العُلَمَاء الرَّاسخين تَرَى» ، وأثبتنا ما وردَ في (شعراء الحلة).
- (١٠٦) البيت بتغيير بسيط في أُوَّلِهِ لابن شرف القيرواني في مجموع شعرهِ : النتف ١١٠ ، وفيه : «سلْ عنهُ وانطقْ به».
  - (١٠٧) أعيان الشيعة ، أدب الطفِّ : «أخى الهادي» .

نيل الأماني : «مزيل الأزر عن أنبياء الله في الأزل» ، ولم يرد في (شعراء الحلة).

- (١٠٨) نيلُ الأماني: «تُحصَى مَنَاقبُهُ أهل تراها».
- (١٠٩) نيلُ الأماني : « إني وَجَدتُ لِسَانَ القَولِ» . شعراء الحلة : «مجال القول» .
- (١١٠) العجُزُ مضمَّنُ ، وهو للمتنبي ، وصدرهُ : «خُذ ما تراهُ ، ودَعْ شيئًا سمعتَ بهِ» ، والبيت

٠المُحقَّقُ

السابقُ كُلُّهُ مُضَمَّنٌ أيضًا. يُنظر: ديوانه ٣٣٠ .

(١١١) نيلُ الأماني : «رائعةً « .

(١١٢) شعراء الحلة ، أدب الطف : يُزهى» .

(١١٣) نيلُ الأماني : «طابت ... إحصائها «.

(١١٤) نيلُ الأماني : «الأجل» .

(١١٥) نيلُ الأماني: «الحلل».

(١١٦) فوقها : «خ . الأقسام».

(۱۱۷) فوقها : «خ . بغير باس».

(۱۱۸) فوقها : «خ . به».

(١١٩) فوقها : «خ . بلسان العرب».

(١٢٠) في الأصل: «عَشرَ» ، بفتح الرَّاءِ.

(۱۲۱) فوقها : «خ . يحسب».

(١٢٢) في الحاشية : «خ . بِعَدَدِ».

(١٢٣) في الحاشيةِ : «خ . بعد تمام».

(١٢٤) في الأصل: «ليحصُلُ».

(١٢٥) في الأصل: «قضا».

# المَصَادرُ وَالمَرَاجِعُ

### المخطوطة:

- الجُمانة البهيَّة في نَظمِ الألفيَّة : الحسن بن راشد الحِلِّيّ (نحو ت ٨٤٠هـ) ، كتبخانة مجلس شوراي ملًى ، برقم ٣٤٧٧ ، مصورَّرة العتبة العباسيَّة المُقدَّسة.
- الحصون المنيعة في طبقات الشيعة : عليّ بن مُحمَّد رضا كاشف الغطاء (ت ١٣٥٠هـ) ، مكتبة العلَّمة الشيخ المحمد حسين كاشف الغطاء العامَّة ، رقم ٧٥٦ .

#### المطبوعة:

- أدب الطف أو شـعراء الحسـين : السـيد جواد شبَّر (ت ١٤٠٣هـ) ، مؤسسة التاريخ ، بيروت ، ٢٠٠١م .
- الأعلام : خير الدين الزركلي (ت ١٣٩٦هـ) ، دار العلم للملايين ، ط٤ ، بيروت ، ١٩٧٩م .
- الألفيَّة والنفليَّة : الشَّهيدِ الأُوَّلِ مُحمَّد بنِ مَكِّي العامليِّ (ت ٧٨٦هـ) ، تحقيق عليّ الفاضل القائيني النجفي ، مركز التحقيقات الإسلاميّ ، النجف الأشرف ، ١٤٠٨هـ .
- أمل الآمل في ذِكر علماءِ جَبل عامل : محمَّد بن الحسن الحُرِّ العاملي (ت ١١٠٤هـ) ، تحقيق السيد أحمد الحُسيني ، مطبعة نمونة ، قُم ، ١٤٠٤هـ .
- أعيان الشيعة : السيد محسن العامليّ (ت ١٣٧١هـ) ، مطبعة الإنصاف ، بيروت ، ١٣٨٠هـ/١٩٦٠م.
- البابليَّات : الشيخ محمَّد عليّ اليعقوبيّ (ت ١٣٨٥هـ) ، المطبعة الحيدرية ، النجف الأشرف ، ١٩٥٤م .
- تاريخ الحلة : الشيخ يوسف كركوش (ت ١٤١٠هـ) ، المطبعة الحيدرية ، النجف الأشرف ، ١٣٨٥هـ / ١٩٦٥م .
  - تراجم الرجال : أحمد الحسيني ، مكتبة المرعشي ، مطبعة الصدر ، قُم ، ١٤١٤هـ.
- تعليقة أمل الآمل : الميرزا عبد الله أفندي ، تدوين وتحقيق السيد أحمد الحَسينيّ ، مكتبة آية الله العظمى المرعشيّ النجفيّ ، مطبعة الخيام ، قُم ، ١٤١٠هـ .
- جمهرة أنساب العرب : عليّ بن سعيد بن حزم الأندلسيّ (ت ٤٥٦هـ) ، تَحقيق عبد السلام

- هارون ، القَاهرَة ، ١٣٨٢هـ .
- الحلـة وأثرهـا العلمي والأدبي: د. حازم الحلي ، مركز بابل للدراسـات الحضارية والتاريخية ، جامعة بابل ، ١٤٣١هـ/٢٠١٠م.
- الحياة الفكرية في الحلة خلال القرن التاسع عشر: د. يوسف الشمري ، دار التراث ، النجف الأشرف ، ١٤٣٤هـ .
- خزانةُ الأدب وغاية الأرب : أبو بكر بن عليّ بن حجة الحمويّ (ت ٨٣٧هـ) ، تحقيق د. كوكب دياب ، دار صادر ، بيروت ، ط ١ ، ٢٠٠٥م .
- دائرةُ المعارف الحسينية (ديوان القرن التاسع الهجري) : محمد صادق محمَّد الكرباسيّ ، المركز الحسينيّ للدراسات ، لندن ، ١٤٢٢هـ/٢٠٠١م.
- الدُّرُّ النَّضيد في مراثي السِّبط الشهيد: السيد محسن الأمين العامليّ (ت ١٣٧١هـ) ، انتشارات الشريف الرضيّ ، مطبعة أمير ، قُم ، ١٣٧٨هـ .
- ديوانُ الشَّريف الرَّضِيِّ ، شَرَحَهُ وعلَقَ عليهِ وضبطهُ وقدَّمَ لهُ د. محمود مصطفى حلاويِّ ، شركة الأرقم بن أبي الأرقم ، بيروت ، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٩م.
- ديـوانُ أبـي الطَّيب المتنبـي (ت ٣٥٤هـ) ، تحقيق د. عبد الوهاب عـزَّام، لجنة التأليف والترجمة والنَّشر ، القاهرة، ١٣٦٣هـ/ ١٩٤٤م.
- الذريعةُ إلى تصانيف الشيعة : الشيخ محمد محسن الشهير بآقا بزرگ الطهراني (ت ١٣٨٩هـ) ، دار الأضواء ، بيروت ، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
- روضاتُ الجنَّات في أحوال العلماءِ والسَّادَاتِ : الميرزا محمد باقر الموسويّ الخوانساريّ الأصبهانيّ (ت ١٣١٣هـ) ، دار إحياء التراث العربيّ ، بيروت ، ١٤٣١هـ/٢٠١٠م .
- رياضُ العُلَمَاءِ وحياضُ الفُضلاء: عبد الله بن عيسَى بن محمَّد الأفندي (ت ١١٣٠هـ) ، تحقيق السيد أحمد الحُسَيني ، منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي ، قُم ، ١٤٠١هـ .
- شعراءً الحلة أو البابليات : عليّ الخاقاني (ت ١٣٩٩هـ) ، دار البيان ، المطبعة الحيدرية ، النجف الأشرف ، ١٣٧٠هـ/ ١٩٥٢م .
- طبقاتُ أعلام الشيعة (الضياء اللامع في القرن التاسع) : الشيخ محمد محسن الشهير بآغا بزرگ

- الطهرانيّ (ت ١٣٨٩هـ) ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ١٤٣٠هـ.
- الطليعةُ من شعراء الشيعة : الشيخ محمد طاهر السماوي (ت ١٣٧٠هـ) ، تحقيق كامل سلمان الجبوريّ ، دار المؤرخ العربيّ ، بيروت ، ١٤٢٢هـ / ٢٠٠١م .
- الغديـرُ في الكتاب والسُّنَّة والأدب : الشيخ عبد الحسين الأمينيّ ، مركز الغدير للدراسات الإسلاميَّة ، 1870هـ / ٢٠٠٥م .
- فقهاءُ الفيحاء أو تَطَوُّر الحركة الفكرية في الحلَّة : السيد هادي كمال الدين ، مطبعة المعارف ، بغداد ، ١٩٦٢م.
- فهرسُ التراثِ : السيِّد محمَّد حسين الحُسيني الجلالي ، تدقيق ومراجعة الشيخ عبد الله دشتي الكويتي ، دار الولاء لصناعة النشر ، ط ٤ ، ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٥م.
- فهرستواره دست نوست هاي إيران (دنا) : مصطفى درايتي ، مكتبة مجلس الشورى ، مشهد، ۱۳۸۹هـ.
- فوائــدُ الرضويَّــة في أحــوال علماء المذهب الجعفري : عباس القُمِيّ ، مطبعة مركزي ، طهران ، ١٣٥٧هـ .
- كشفُ الحُجب والأستار عن أسماء الكتب والأسفار : السيد إعجاز حسين النيسابوريّ الكنتوريّ (ت ١٣٣٠هـ) ، عُنىَ بطبعه ايشاتك سوسائتي، كلكتة، ١٣٣٠هـ.
- لؤلؤةُ البَحرَين في الإجازات وتراجم الحديث: الشيخ يوسف بن إبراهيم بن أحمد البحرانيّ (ت ١١٨٦هـ) ، تحقيق وتعليق السيد محمد صادق بحر العلوم ، مطبعة النعمان ، النجف الأشرف ، د. ت .
  - مشاهيرُ شعراء الشيعة : عبد الحسين الشبستري ، المكتبة الأدبية المختصَّة ، قُم ، ٢٠٠٢م .
- معجمُ البلدان : ياقوت الحمويّ (ت ٢٦٦هـ) ، دار صادر ، دار بيروت ، بيروت ، ١٩٦٥م.
  - معجمُ المؤلفين: عمر رضا كحالة ، مطبعة التَّرَقِّي ، دمشق ، ١٣٧٨هـ/١٩٥٩م.
- المعجمُ المفصل بأسماء الملابس عند العرب : رينهارت دوزي ، ترجمة د. أكرم فاضل ، بغداد، ١٩٧٦م.
- المعجمُ الوسيط : قام بإخراجه إبراهيم مصطفى وزملاؤهُ ، مجمع اللغة العربية ، القاهرة ،

۱۳۹۲هـ / ۱۹۷۲م.

- موسوعة طبقاتِ الفقهاء : اللجنة العلميَّة في مُؤَسَّسَةِ الإمامِ الصَّادق (ع) ، إشراف الشيخ جعفر سبحاني ، دار الأضواء ، بيروت ، ١٤٢٠هـ .
- النُّتُفُ من شـعر ابن رشـيق وزميلهِ ابن شرف القيروانيَّين : عبد العزيز الميمني ، المطبعة السلفية ، القاهرة ، ١٣٢٤هـ.
- نقـد كتـاب شُـعراء الحلَّة : الشـيخ محمَّد علـيّ اليعقوبيّ (ت ١٣٨٥هـ) ، النجف الأشـرف ، ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م.
- نيلُ الأماني ديوان الشيخ حسن الدمستناني شاعر أهل البيت عليهم السلام ، تقديم الشيخ عبد الهادي الفضلي ، مكتبة العلوم العامة ، المنامة ، البحرين.

- **2-**There are some poetic pieces in which Sheikh Ash-Shafaheeni(May Allah have mercy upon him) mentions that he is from Al-Hilla and that he lived in Al-Jam'ain.
- **3-** Regarding his surname, there are many opinions about it, but I did not know the historical roots of this word(Ash-Shafaheeni), and its precise meaning. It seems that the origin of this word may be of a Kurdish, Syrian, Persian, or any other non-Arab origin. Most probably, it is like many of our colloquial words that contain hundreds of such terms. These words were predominantly used by the people of Hilla even after the fall of Baghdad at the hands of the Mongols. What we have proved is the right thing, i.e., he belonged to a village in Al-Hilla holding that name.

## الشفهيني شاعر الحلَّة(ت:٥٧٢٥)

لدكته

أ.م.د. ثامر كاظم الخفاجي

Ash-Shafaheeni: the Poet of Al-Hilla(**V\$6** A H) By Instructor Thamir Kadhim Al-Khafaji, Ph D

#### **ABSTRACT**

AFTER I HAVE FINISHED MY RESEARCH ABOUT THE LIFE OF SHEIKH ALI BIN AL-HUSSEIN ASH-SHAFAHEENI, I CAN AFFIRM THAT I HAVEN'T KNOWN EVERYTHING ABOUT HIM, BUT I HAVE REACHED THE FOLLOWING RESULTS THROUGHOUT MY RESEARCH ABOUT HIM:

I-ALL OF THOSE WHO HAVE WRITTEN ABOUT HIS LIFE HAVE MENTIONED THAT HE WAS A POET AND A JURIST SCHOLAR FROM AL-HILLA. WHAT AL-MIRZA ALAFANDI MENTIONED IN HIS BOOK "JURISTS' MEADOWS" FOLLOWED BY AL-KHONSARI IN HIS»MEADOWS» AND AL-AMEEN AL-AMILI IN HIS «NOTABLES» THAT ASH-SHAFAHEENI WAS FROM JABAL AMIL WAS NOT PROVED. IF HE WAS FROM JABAL AMIL, THE PROFICIENT AL-HURR AL-AMILI THE AUTHOR OF "HOPE OF THE HOPEFUL", WHO MENTIONED THE CONDITIONS OF THE JURISTS OF JABAL AMIL, WOULD NOT HAVE MENTIONED THAT HE WAS FROM AL-HILLA.

## بسم الله الرحمن الرحيم المقدمــــة

الحمــدُ لله ربِّ العالمين وصلَّى اللهُ على ســيِّدنا مُحمَّد وآل بيته الطيبين الطاهرين وأصحابه الغرّ الميامين.

ولده الحسن المجتبى عَلَيْه السَّلامُ : «أَحْيى قلبك بالموعظة، وأمتْ بالزَّهادة . . . . (١) واعرض عليه أخبار الماضين، وذكره بما أصاب من قبلكَ من الأوّلين وسر في ديارهم وآثارهم، فانظُر فيما فعلوا وعمَّا انتقلوا، وأين حلُّوا وأين نزلوا...» ، واليوم بين يديك آثار الماضين، وهي تحكى قصة الرحيل، كما تحكى تاريخ الإنسان وما خلَّف وترك الماضون للقادمين من الآثار والتراث والعبر والحكايات النافعة، والأمة الحيّة تلك تعتز بتاريخها الجيد من خلال الأنبياء والأولياء الذين بلّغوا الشرائع والنُّظم الدينية المقدّسة، ومن خلال العلماء والمجاهدين الذين ثبَّت وا القيم والمبادئ المرشدة، وتبقى مراقدهم علائم ومعالم في الوقت ذاته، تقصّ على الأجيال صفحات وافرة، وذكريات ممتعة مفيدة، ومواعظ وعلوماً حاضرة، وهذا الأمر يكون أحد أدلَّة مشروعيتها، بل وضرورة تثبيتها بالبناء والتدوين، ومن هذا المنطلق بحثتُ عن رمـز من هذه الرموز التي أسهمت في صناعة حضارة الحلَّة ومجدها وجعلت من هذه المدينة مركز للحضارة الإسلامية لشلاث قرون من الزمن في شتى أنواع العلوم الفلسفية والفقهية

والكلامية وغيرها من العلوم وكانت مركزاً للفكر الشيعي الإمامي بمختلف جوانبه وفروعه، وامتازت بعطائها الفكرى والثقافي للحضارة العربية الإسلامية، فلقد قَدَّمَتْ مشاهير الأعلام في السياسة واللغة والنحو والأدب والعلوم وقادة الفكر في شتى أصناف المعرفة، ولا شك أنَّ هذه الدراسة ستسهم إسهاما أكيداً في إلقاء الضوء على الحركة الثقافية والعلمية في مدينة الحلَّة الفيحاء، التي قيل فيها الكثير، ومنه ما رواه الشيخ محمّد بن جعفر بن على المشهدي، إذ قال: «حدّثني الشريف عزّ الدين، أبو المكارم: حمزة بن على بن زهرة العلوى الحُسيني الحلبي(ت ٥٨٥هـ) إملاءً من لفظه عند نزوله بالحلَّة السيفية، وقد وردها حاجًّا في سنة ٥٧٤هـ، ورأيته يلتفت يمنة ويسرة، فسألته عن سبب ذلك، فقال: إنّى لأعلمُ أنَّ لمدينتكم هذه فضلاً جزيلاً، قلت: وما هو؟ قال: أخبرني أبي عن أبيه عن محمّد بن قولويه عن الشيخ أبي جعف محمّد بن يعقوب الكليني، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي حمزة الثمالي، عن الأصبغ ابن نباتة، قال: صحبتُ مـولاي أمير المؤمنين عند وروده إلى صفِّين وقد وقف على تلَ يقال له عرير، ثمَّ أوما إلى أجمة ما بين بابل والتلُّ، وقال: مدينة وأيُّ مدينة ؟ فقلت: يا مولاي أراك تذكر مدينة، أكان ههنا مدينة فانمحت آثارها ؟

فقال: لا، ولكن ستكون مدينة يقال لها: الحلّة السيفية، يُحدثها رجل من بني أسد، يظهر بها قوم أخيار لو أقسم أحدهم على الله لأبرّ الله قسمه» (٢).

وختامــاً أرجــو أن أكــون قد وفقت

في عملي هذا، فقد أخلصت له النيَّة، وبذلت فيه الجهد، فإن جاء وافياً بالغرض فمن الله تعالى، وفقنا الله تعالى لخدمة تراث امتنا العربية الإسلامية، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

## الشفهيني

الشيخ علاء الدين أبو الحسن، على بن الحَسين المعروف بالشفهيني الحِلَي، عالمًا، حكيماً، مدقّقاً، فاضلاً، فقيهاً صالحاً، وأديباً كاملًا، قد جمع بين الفضيلتين علم غزير، وأدب بارع، وبفكر نابع، ونظر صائب، ونبوغ ظاهر، من زعماء الحركة العلمية في الحلة، ومن شعراء أهل البيت عَلَيْهمُ السَّلامُ الذين تصدوا للشعر في حقِّهم، وتلك القصائد الرنانة الزاهية المشحونة بالدقائق المتبلجة بالمحسنات البديعية على جزالة في اللفظ، ومعنى وأسلوب فريد من نوعه، كان الشيخ شديد الحسّاسية دقيق الملاحظة مرهف الحسّ خصب الشاعرية، فضلاً عن المكانة التي يحتلها في علم الفقه والأصول والحكمة والمنطق وما شاكلها من علوم ذلك العصر، له مدائح كثيرة في أمير المؤمنين والأئمة عَلَيْهِمُ السَّلامُ، ولشيخنا الشهيد الأوّل الذي کان معاصره سنة ۷۸٦ هـ شرح إحدى قصائده وهي الغديرية الثانية (٣).

اختلف المترجمون في نسبته، لم تعرف وجه هذه النسبة، ونجد في ضبطها اختلافاً في النسخ بين الشهيفي، والشفهيني،

والشهفيني، والشفهي، والشهيفيني، والشهفية، والشهفية، والشافيني، ذكر الحموي قرية شَافيًا: - بالفاء - من قرى واسط ثمّ من ناحية نهر جعفر بين واسط والبصرة (٤) ممّا دعا الشيخ الخاقاني يستنتج بأنَّ (شافيا) صحفت إلى شافهين أو شفهيني (٥)، وقال الميرزا الأفندي: ( والظاهر أنّ الشفهيني نسبة إلى بعض قرى جبل عامل، فلاحظ)(٦)، فقد جاء في الرياض تارةً بتقديم الفاء على الهاء على الفاء في ترجمتين مستقلتين، أحدهما بعنوان ابن الشهيفية، واحتمل أنّه نسبة إلى الأم، والآخر شفيهني واحتمل إنّها إحدى قرى جبل عامل عامل (٧).

والظاهر أنهما شخص واحد وليس عاملياً، وإلّا لما خفي على الشيخ الحر العاملي في كتابه «أمل الآمل» قائلاً: بل هو حلّي، والكلمة كردية أو سريانية، وكانتا اللغتين الغالبتين على أهل الحلّة حتى بعد سقوط بغداد بيد المغول(٨).

وقال الطهراني: «والتخلص في الشعر من عادة الفرس والأكراد، ويندر ذلك عند

العرب، ورأيت في مجموعة قصيدة في مدح النّبيّ والوصيّ أبياتها (١٨٠) وتخلصه «علي» للشيخ علي الشافهيني الحلّي المتوفى سنة (٧٠٠هـ) والظاهر أنّ التاريخ غلط ولعلّه سنة المجالس آخرها:

#### وعليكم منى التحية ما دعا

### داعي الصلاة إلى الصلاح وهللا<sup>(٩)</sup>

وقال الخونساري في ترجمة الشهيد الأول محمّد بن علي العاملي ( ٧٨٦هـ) عند ذكر مؤلّفاته ومصنّفاته قال: ومنها شرحه على قصيدة الشيخ أبي الحسن علي بن الحُسين المشتهر بالشفهيني ( بتقديم الهاء على الفاء) العاملي في مدح سيّدنا أمير المؤمنين عَلَيْه السَّلامُ (١٠٠).

وقال اليعقوبي: « ففي كثير من النسخ منها والمطبوع اختلاف كثير في نسبته ففي الجزء منها والمطبوع اختلاف كثير في نسبته ففي الجزء الأوّل من كشكول يوسف البحراني عند ذكر قصيدة الكافية (( يا عين ما سفحت غروب دماك)) بعنوان « الشهفيني» وكذلك في الجزء الثاني منه عند ذكر قصيدته الرائية: بتقديم الهاء على الفاء، وقرأت في آخر مجموعة للكفعمي بخطه ذكر فيها فهرس مصادر ترجمته ومنها بخطه ذكر فيها فهرس مصادر ترجمته ومنها على الفاء أيضاً، وذكره القاضي المرعشي في على الفاء أيضاً، وذكره القاضي المرعشي في مجالس المؤمنين واثنى عليه كثيراً واثبت قسماً من قصيدته اللامية، بعنوان علي بن الحسين ( الشهيفية) وذكره داود الانطاكي صاحب «التذكرة» من رجال القرن العاشر « في كتاب التراكية العاشر « في كتاب المالية المالية العاشر العاشر « في كتاب

«تزيين الأسواق» ص ١٨٦، وقال عنه: الأديب الحاذق علاء الدين ( الشاهيني) واثبت له بضعة أبيات من لاميته»(١١).

وقال السيّد الأمين: «الشهيفيني - بشين معجمة وهاء ويائين مثناتين من تحت بينهما فاء ونون وياء - النسبة كما في كشكول البحراني والروضات وأمل الآمل وبعض المخطوطات وفي بعضها لا توجد الياء الثانية بعد الفاء، لا تعلم هذه النسبة إلى أي شيء، ولعلّ الشهيفنية قرية بنواحي الحلّة نسب إليها، ويوجد في بعض القيود وعن رياض العلماء في موضوع الشفهيني - بالشين المعجمة والفاء والياء المثناة من تحت والنون - وفي بعضها الشفهيني - بالشين والفاء والياء والناء والنا

وقال الطهراني: « ( القصيدة الكافية) في مدح الأمير عَلَيْهِ السَّلامُ للشيخ علي الشهفيني، مطلعها:

يا عين ما سفحت غروب دماك

الا بما الهمت حب دماك

وآخرها :

فليهن عبدكم على فوزه

#### بجنان خلد في جناب علاك

ومرّ شرح الشهيد لقصيدة الشهفيني، ولعلّ الشرح لهذه فراجع، وهي أحدى القصائد السبع»(١٣٠).

وقال أيضاً «شرح قصيدة الشيخ علي بن الحُسين الشفهيني العاملي في مدح أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلامُ وهي مندرجة في ديوانه

الكبير للشيخ السعيد الشهيد أبي عبدالله محمّد بن مكي المتوفى سنة ٧٨٦ ه...، ذكره في رياض العلماء بوصف الشفيهيني ولعلّه من غلط الكاتب»(١٤).

واليوم وبعد دراسة آراء العلماء الأفاضل - رحمهم الله- ذكر أنّه عاملي ومن قرية (شفهين)، علماً إنّه لا يوجد في جبل عامل قرية تعرف بهذا الاسم، وذكر صاحب أمل الآمل إنّه حلّي ولم يذكر أنّه عاملي مع حرصه على ذكر جميع علماء جبل عامل فكيف يغفل عن ذكر هذا الرجل، وكيف غفل عن هذا الشرح فلم يذكره في مؤلّفات الشهيد الأول، وكذلك صرّح صاحب مجالس المؤمنين وصاحب الرياض في الترجمة الأولى وصاحب أمل الآمل إنّه حلّي، فلا يحوم شك على إنّه حلّي، فضلاً عن أنّ المترجم له قد صرّح بحلّيته في عدّة قصائد، منها:

إذا غبتم عن أرض حلّة بابل

فلا سحبت للسحب فيه ذيول

وفي قصيدة أخرى:

فارقت أرض الجامعين فلا الصبا

عذب ولا طرف السحائب باكي

وفي قصيدة أخرى:

مولاي دونكها بكرا منقحة

ما جاورت غير معنى حلَّة بلدا وفي قصيدة أخرى:

أجاذر منعت عيونك ترقد

بعراص بابل أم حسان خرد

له ديوان شعر، توجد منه عدّة نسخ خطية في مكتبات العالم $^{(10)}$ .

أقوال العلماء فيه:

نظراً لما يمتلكه الشيخ الشفهيني من على عنير وأدب بارع، فقد ترجم له وأثنى عليه بالعلم والفضل والأدب مجموعة من العلماء ورجال التراجم، منهم:

القاضي المرعشي قال عنه: «علي بن الخسين الشهيفية الحلّي - رحمة الله عليه- كان من فضلاء الشعراء المتأخرين وله في مدح أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلامُ قصائد كثيرة»(١٦).

وقال عنه الحر العاملي: « الشيخ علي الشفيهني الحلّي، فاضل شاعر أديب، له مدائح كثيرة في أمير المؤمنين والائمة عَلَيْهِمُ السَّلامُ»(١٧).

وقال الميرزا الأفندي: « فاضل عالم، شاعر بليغ، وعندنا قصيدة من جملة ديوانه وهي في مدح أمير المؤمنين عَلَيْهِمُ السَّلامُ محنساً (١٨).

وقال الخوانساري: « الشيخ أبي الحسن علي بن الحسين المشتهر بالشفهيني العاملي له قصيدة في مدح سيدنا أمير المؤمنين عَلَيْه السَّلامُ» (١٩).

وقال عنه السيّد حسن الصدر: « أبو الحسن عالم فاضل، أديب شاعر، له ديوان كبير، وهو صاحب القصيدة الشهيرة في مدح أمير المؤمنين عَلَيْه السَّلامُ»(٢٠).

وذكره الشيخ السماوي قائلاً: « كان

الأئمة عَلَيْهِمُ السَّلامُ»(٢٣).

وقال عنه الطهراني: «علي بن الحُسين الحلّي الشفيهية، أبو الحسن الشاعر المتخلّص بعلي، له قصائد في مدح أهل البيت عَلَيْهم السَّلامُ (٢٤).

#### شعره:

كان الشيخ علاء الدين الشفهيني الحلّي، فقيهاً صالحاً وأديباً كاملاً، وجمع بين الفضيلتين علم غزير وأدب بارع، فكان من شعراء أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلامُ الذين تصدوا للشعر في حقِّهم، اتصفت قصائده بالحسنات البديعية وجزالة في اللفظ والمعنى، وأسلوب فريد من نوعه، شديد الحسّاسية دقيق الملاحظة مرهف الحسّ خصب الشاعرية، فقد مدحه كلّ من قرأ عنه وعن شعره (٢٥)، فمن شعره:

أيدي الطُّغَاة نَوَائحاً وبواكي في أسْر كُلُ مُعَاند أَفَّاك في أسْر كُلُ مُعَاند أَفَّاك في أسْر أُ تُجَادب عَنْك فَضْل رِدَاك بالسَّر أُ ثُرُ سَاترة لَه يُمْنناك أبيك واستصرخت ثم أَخَاك مجروح الجَوارح بالسِّياق يَراك مجروح الجَوارح بالسِّياق يَراك تستصرخيه ولا يُجيبُ نِدَاك يوما أمينه كربلا شُهدَاك يوما أمينه كربلا شُهدَاك

فاضلاً تقيًا ناسكاً وشاعراً، اختَّص شعره بأهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلامُ - فأضاء إضاءة الزجاجة بالزيت، لم يكد يخلو مجموعة من شعره الإمامي، ولا محفل من ذكره السامي»(٢١).

وقال السيّد الأمين: «هو شاعرٌ مجيد متقن طويل النَّفس في الشعر له قصائد متعددة في مدح أمير المؤمنين ورثاء ولده الحُسين عَلَيْهِمُ السَّلامُ، وجدنا له من ذلك ثمان قصائد في مجموعة كتبت سنة ١١٧٢هـ بخطِّ الشيخ محمّد رضا بن الشيخ محمّد رضا بن الشيخ عبد الحُسين بن الشيخ ناصر الكاظمي، ووجدنا بعضها يبلغ ١٨٧ بيتاً وبعضها يبلغ ١٨٧ بيتاً وبعضها المناً» (٢٢).

وقال الشيخ كركوش: «شاعر فحل، متين الأسلوب، يطرز شعره بالمحسنات البديعية، وان شعره المذكور هو مدائح في

ولله درّ الشفهيني عليه الرحمة إذ يقول:

وَلَـصَـدُرِهِ تَـطَـأُ الخُـيُـولُ وَطَالِا عُـ قَـ رَتْ أَمَـا عَلَمَتْ لأَي مُعَظَّم وَلَـثُغُـره يَعْلُوالقَضييبُ وطالما وبنوه في أُسْر الطُّغَاة صَروارخٌ وَنسَاوُهُ منْ حَوْله يَنْدُبْنَه يَـنْدُبْنَ أُكْـرَمَ سييّد من سَـادَة بأبي بُدُوراً في المدينة طُلُّعاً إنّى لأَعْسِذُرُ حاسديك عَلَى الذي إِنْ يَحْسُدُوكَ على عُلِلاَكَ فَإِنَّما إحياؤُك الموتى وَنُطْ قُكَ الْمُوسِيراً وَبَصِرُدُكَ الشُّعُسَى المنهِرَةَ بَعْدَ مَا وَنُفُوذُ أَمْرِكَ فِي الفُراتِ وَقَدْ طَمَا وبليلة نَـحْـوَ المـدائـن قـاصـداً وَقَضيَّ أُو الشُّعْبَانِ حين أتاكَ في فَحَلَلْتَ مُشْكِلُها فَابَلِعلْمه والليثُ يومَ أتاكَ حينَ دَعَوْتَ فِي وعلوتَ من فَسوْق البسَّاط مُخَاطباً أمُخَاطب الأذيكاب في فَلَوَاتها يا ليتَ في الأحياء شَخْصَكَ حَاضرٌ عُرْيَانُ يكسبوه الصعيدُ مَلاَبساً مُ تَوسًا دا حَرَا لصَّ خُور مُ عَفَّرا ظُـمْ آنَ مَجْ رُوحَ الجَ وَارِحِ لم يَجِدُ وَلَ صَ مَ دُرِهِ تَ طَ أَ الْخُدِيُ وَلُ وَطَالَا ا

بسسريره جبارياً كان مُوكًالا وَطَــاأَتْ وَصَــدْرِ غَـادَرَتْــه مُفَصِّلا شَ رَف أَله كان النبيُّ مُقَبِّلا وَلْهَاءُ مُعُولَةٌ تُجَاوبُ مُعُولاً بأبي النِّسَاء النَّادبَات الثَّكَّلا هَجَرُوا القُصُورَ وآنسُوا وَحْشَى الفَلا أُمْسَبَتْ بِأَرْضِ الغاضِريَة أُفْلاً أُوْلاَكَ ربُّك ذو الجَللَ وفضَّلا مُتَسَافِلُ الدَّرَجَات يَحْسُدُ مَنْ عَلا بالغائبات عَــــذَرْتُ فيك لمن غَـلاَ أَفَ لَتُ وقد شُهدَتْ برَجْعَتها المَلا مُدّاً فأصبحَ مَاؤُه مُسْتَسْفلا فيها لسلمان بُعثُتَ مُغَسِّلا إيضاح كَشْف قضيّة لن تُعْقَلا فَرحاً وقد فَصَالْتَ فيها اللهُ مَالا عُسْسِ الْحَاضِ لِعُرْسِهِ فَتَسَهُلا أُهْ لَ الرقيم فخاطبوك معجّلا وَمُكلِّمَ الأمروات في رَمْسس البلِّي وحسسينُ مطروحٌ بعَرْصَة كربلا أفديه مَسْعلُوبَ اللَّبَاسِ مُسَعرْبُلا بدمَائه تسرب الجبين مُرمَّلا ممّا سِوى دُمِه المبدّد مَنْهَ الا بسسريره جبريل كسان موكًلا

وقال الشفهيني عليه الرحمة:

يَا أُمَّهُ نَقَضَ بِثُ عُهُ ودَ نبيها يَا تَيْهُ لا تَمَّت عليك سَعَادَةٌ يَا أُمَّهُ بَاءَتْ بِقَتْلِ هُدَاتِها أَمْ أَيُّ شيطان رَمَاك بِغَيه أَمْ أَيُّ شيطان رَمَاك بِغَيه بئس الجَادَاءُ لأحمد في آلِه لا تَفْرَحي فَبِكِثْر مَا اسْتَعْذَبْت في لا تَفْرَحي فَبِكِثْر مَا اسْتَعْذَبْت في لهفي عَلَى الْخَدُ التريب تَخُذُهُ لهفي عَلَى الْخَدَ التريب تَخُذُهُ لهفي لا لِله في الله في المؤلِّد الله في اله في ا

ولله درّ الشفهيني رحمه الله إذ يقول:

مَن عُوهُمُ مَاءَ الفُراتِ وَدُونَ هُ مَن عُوهُمُ مَاءَ الفُراتِ وَدُونَ هُ مَا بُعُمُ الْجُسُومَ هُ وَاصَلَتْ هُ جَرَتْ رُوُوُوسُمُ مُ الْجُسُومَ هُ وَاصَلَتْ يبلهم يبلكي أسبيرُهُمُ لِفَقْدِ قتيلهم هنا يميلُ على اليمينِ معفَّراً وَمِنَ العجائبِ أَنْ تُقَادَ أُسُبودُها لهفي لزينِ العابدين يُحقَادُ في مُتقَدِّد مُتقَدِّد مُتقَدِّد مُتقَدِّد أَسُبودُها مُتقَدِد مِن العابدين يُحقَادُ في مُتقَدِد مَا الله مَت مَدي الأسبيروليت خدي مَوْطِنا أقسيمتُ بالرحمنِ حِلْفَةَ صادق أقسيمتُ بالرحمنِ حِلْفَةَ صادق مَا الله مُحمد في سبيطه مَا بَاتَ قالبُ محمد في سبيطه خانوا مَوَاثِيقَ النبيّ وأجَجُوا

يا تَيهُ لا تَمَّت عليك سَعَادة للهُ للهُ مَا قَصْدَ عَليك سَعَادة للهُ للهُ مَا ظَفَرَتْ عُلُوهُ أُميَّة تَالله مَا نِلْت السعادة إنَّما أنَّى اسْتَقَلْت وقد عَقَدْت لأَخر وقد عَقَدْت لأَخر ولأنت أكبرُياعديُّ عَسَدَاوة لاَ

ولله درّ الشفهيني عليه الرحمة إذ يقول:

بِسُنيُ وفِي مُ دَمُهُم يُسرَاقُ مُحَلَّلاً وَلَيْ الْأُسنَة والوشيخ النُّبَّلا أسيضاً وكل في الحقيقة مبتلى بسدم الوريد وذا يُسسَاقُ مُغَلَّلا أسسراً وتفترسن الكلابُ الأشببُلا أَسسراً وتفترسن الكلابُ الأشببُلا مُتَوجُعا بُصسابِه مُتَوجُلا مُتَوجُعا بُصسابِه مُتَوجُلا كانت له بينَ المَحامِلِ محْمَلاً لولا الفراعنة الطواغيتُ الأُولى قبلة ألط الفراعنة الطواغيتُ الأُولى فيرانَ حَرْب حَرُها لن يُصطَلَى

لكنْ دَعَاكِ إلى الشَّعقَاءِ شَعقَاكِ
يوماً بعيثرة أحمد لولاكِ
أَهْ وَاكِ فِي نَارِ الجحيم هَوَاكِ
حُكْماً فكيف صَدَقْتِ فِي دَعُواكِ
واللهِ مَا عَضَدَ النفاق سِواكِ

لا كان يومٌ كنت فيه وساعة وعليك خاري أمَا أمَا يَه وَالله وعليك خاري يَا أُمَا يَه وَالله وعليك خاري يَا أُمَا يَه وَرَهُ طِه هَالاً صَافَحْت عن الحسين وَرَهُ طِه وَعَ فَخْت يومَ الطفّ عِفَّة جَدَاه وَعَ فَخْت يومَ الطفّ عِفَّة جَدَاه أَفَهَ لُ يَدُ سَالَ بَنْ إِمَا عَكَ مثلما أُمُ هل بَصرزُنْ بفتح مكّة خُسّرا أُمُ الله خَساء تُ بقت لله هُداتها أمَّ الله عَلَى الجَسان رَمَاك بغيه المها بنس الجَسن الجَسن الجَسرزُن بخدعة أَسْت رَرْت يَق فَل لله ما كَانَ فِي سَلْب البنِ فاطمَ مُلْكَه مَا كَانَ فِي سَلْب البنِ فاطمَ مُلْكه لله في الجَست لله المحرري بالعرا له في عَلَى الخَدُ الترتيب تَخُدُه لله في عَلَى الخَدُ الترتيب تَخُدُه

وقد شرح الشهيد الأوّل (٧٨٦هـ)رحمه الله بعض قصائده :

وأجمعوا الأمر فيما بينهم وغوت أن يحرقوا منزل الزهراء فاطمة بيت به خمسة جبريل سادسهم

ومن شعره الرائع رحمه الله:

يا روح أنسس من الله البيدء بدا يا علّة الخلق يامن لا يقارب خير يا من به كمال الدين الحنيف وللإيمان يا صاحب النّص في خمّ ومن رفع أنت الذي اختارك الهادي البشير أخاً أنت الدي عجبت منك الملائك في مسولاي دونكها بكرا منقحة رقت فراقت لذي علم وينكر معنا

لهم أمانيهم والجهل والأملل فياله حادث مستصعب جلل من غيرماسبب بالناريشتعل

مسن بعد وهسن ميله عضدا وروح قدس على العرش العليّ بدا المرسيلين سيواه مشببه أبدا النّبيّ منه على رغم العدى عضدا وما سيواك ارتضى من بينهم أحدا بدر ومن بعدها إذا شياهد أحدا ما جياورت غيرمعنى حلّة بلدا ها البليد ولا عتب على البلدا(٢٦)

. الگرية ق

وله القصائد الغديرية الجميلة التي لم يأتي أحد مثلها والتي يقول فيها:

أجـــاذر منعت عيونك ترقد ومعاطف عطفت فيؤادك أم غصون وبسروق غادية شبجاك وميضها وعيدون غدزلان الصدريم بسحرها يا سياهر الليل الطويل بمده ومهاجرا طيب الرقاد وقلبه ألا كففت الطرف إذ سيفرت بدور أسبلمت نفسيك للهوى متعرضا وبعثت طرفك رائددا ولربما فغدوت في شيرك الظباء مقيدا فلعبن أحيانا بلبك لاهيا حتى إذا علقت بهن بعدت من رحلوا فما أبقوا لجسمك بعدهم واها لنفسك حيث جسمك بالحمى ألضت عيادتك الصبابة والأسبى وتظن أن البعد يعقب سلوة يانائماعن ليلصب جفنه ليسس المنام لراقد جهل الهوى نام الخلي من الغرام وطرف من أتسرى تقرعيون صب قلبه شبمس على غصن يكاد مهابة تفترعن شبنب كان جمانه ويصدني عن لشمه نارغدت من لي بقرب غزالة في وجهها أعنو لها ذلا فتعرض في الهوى تحمى بناظرها مخافة ناظر

بعراص بابل أم حسسان خرد؟ نقى عالى هضاياتها تستأود؟ أم تلك در في الشغور تنضد؟ فتنتك أم بيض عليك تجرد؟ عونا على طول السهاد الفرقد أستفاعلي جمرالغضا يتوقد السبعد بالسبعدي عليك وتسبعد وكذا الهوى فيه الهوان السرمد صيرع الضتي دون اليورود المورد وكندا الضباء يصندن من يتصيد بجمالهن فكادمنك الحسيد كثب فهل لك بعد نجد منجد؟ رمقا ولا جالدا به تتجلد يبلى وقلبك بالركائب منجد وجفاك من طول السيقام العود وكسذا السيلومع التباعديبعد أرق إذا غضت العيون الهجد عجبا بلى عجب لمن لا يرقد ألص الصبابة والهيام مسهد في أسسر مائسية القوام مقيد؟ لحمالها تعنوا البدور وتسجد بسرد بسه عسذب السسزلال مبرد زفررات أنفاسي بها تتصعد صبح تجلى عنه ليل أسسود؟ دلا وأمنحها البدنو وتبعد خدا لها حسن الصنقال مورد

٠٠٠الگدڤق.

ما خلت قبلك في الجحيم يخلد فضله يوم "الغدير محمد بيمينه فوق الحدائح تعقد والله مطلع بذلك يشهد مــولاه مـن دون الأنــام وسبيد ديسة وعاند من لحيدريعند بسر ولا يشاسوه إلا ملحد عن نصره واسترشدوه ترشدوا السروح الأمسين بسه عليك يسؤكد وبه إلى نهج الهدى نسترشيد من بعده في وسيط لحد يلحد ما قاله خيرالبرية أحمد عرفوا الصواب وفي الضيلال ترددوا لهم ولم يك قبل ذلك سيد سادت على السادات فيها الأعبد والأقرب الأدني يداد ويبعد إذ رد وهـو بـفـرط غـيـظ مكمد؟ إدراكها قد كان قدما يجهد في آخر يوصى بها ويوكد؟ ذل الصولي بها وعصر المفسيد منها فبئس الخائن عمدايفرق جمعه ويبدد كان النّبي له يصد ويطرد متحيرة حكمها متردد سيعدوا به وهدوالسولي الأوكد سيعدوا به وهو الوصييّ الأسيعد ووليه المتعطف المتودد في سيالف الأيام آدم يوجد من شبيبة الحمد ابن هاشيم محتد

يا خال وجنتها المخلد في لظي إلا اللذي جحد الوصيى وماحكى إذ قام يصدع خاطبا ويمينه ويسقول والأمسلاك محدقة به من كنت مولاه فهذا حيدر يا رب وال وليه واكبت معا والله ما يهواه إلا مؤمن كونوا له عونا ولا تتخاذلوا قالوا: سبمعنا ما تقول وما أتى هـــذا " عــلــيّ " إمــامــنــا وولـيـنـا حتى إذا قبض النبي ولم يكن خانوا مواثيق النبئ وخالفوا واستبدلوا بالرشيد غيا بعدما وغدا سليل أبي قحافة سيدا يا للرجال لأمسة مفتونة أضحى بها الأقصى البعيد مقربا هـ لا تـ قـ دهـ ه غـ داة بـ راءة ويقول معتذراً: أقياوني وفي أيكون منها المستقيل وقد غدا ثم اقتفى فقضى بها خشناء يغلظ كلمها وأشىار بالشورى فقرب نعثلا فغدا لمال الله في قربائه ونفى أبا ذر وقسرب فاستقا لعبوا بها حيناً وكل منهم ولو اقتدوا بإمامهم ووليهم لكن شيقوا بخلافه أبدا وما صنوالنبي ونضسه وأمينه كتباعلى العرش المجيد ولم يكن نصوران قدسسيان ضم علاهما

للات والعزى قديما يسبجد ما قام ذا شهرفا وهاذا يقعد شبلواعليه النائحات تعدد وعليه ثبوب بالدماء مجسد والبيض تصدري النحور وتورد كالليث يرعد للقتال ويزبد مثلا بهم يروى الحديث ويستند؟ ف رأسس منتصب وذاك مقيد ولى عتيق والبرية تشهد ذلا يوبخ نفسه ويفند حسردا وحسق لسه بسذلك يحرد والتقول منه موفق ومؤيد بطل بمختلس النفوس معود ويحبه الله العلى وأحمد عجل وأستفرعن صبيحته غد فقال الطهر سيلمان: على أرمد شبرف المقود عبلا وعبز القيد بها السزرد الحديد منضد الأخرى ترد درعه وتبند مستبشيرا بالنصيروهيومؤيد فببراه وهبوالكافرالمتمرد مستغلق حدرالمنية موصد حسبان ثابت في المحافل ينشد يــوم الــيــهـود لــقــدره لــؤيــد والسيلمون وأهل خيير تشهد شباكي السبلاح لضرصية يترصيد فيلق بحكيه بحرمزيد عميب الضيلال لحتف أحمد تقصد جزعا كأنهم النعام الشبرد

من لم يقم وجهاً إلى صنم ولا والدين والإشراك لولاسيفه سل عنه بدراً حين وافي شيبة وثوى الوليد بسيفه متعفرا وبيهوم أحد والرماح شهوارع من كان قاتل طلحة لما أتى وأبساد أصبحاب السلواء وأصبحوا هـــذا يـجـر وذاك يــرفـع رأســه وبيوم خيبر إذ براية "أحمد " ومضى بها الشاني فآب يجرها حتى إذا رجعا تميز " أحمد " وغيدا يحدث مسيمعا من حوله إنى لأعطى رايتى رجلا وفي رجيل يحب الله ثم رسبوله حتى إذا جنح الظلام مضى على قال: ائت يا سلمان لي بأخي ومضى وعاد به يقاد ألا لقد فجلا قداه بتفلة وكسياه سابغة فيد تناوله الاسواء وكفه ومضى بها قدما وآب مظفرا وهدوى بحد السبيف هامة مرحب ودنا من الحصن الحصين وبابه فدحاه مقتلعا لله فغداله إن امسرءا حمل السرتاج بخيبر حمل الرتاج وماج باب قموصها واستسأل حنينا حين بادر جرول حتى إذا ما أمكنته غشاهم وثوى قتيلا أيمن وتبادرت وتنضرقت أنبصباره من حوله

٠٠٠الگدقة

حددرالمنية فوق تملع يصعد خـوف الـردى إن كنت من يسترشد؟ هـــوازن إلا الـولى المرشهد؟ حسين على حاضير لا يفقد بمهاد خيرالمرسسلين يمهد حدرالمنية نفسيه تتصعد إحدى الكبائر عند من يتفقد أهلل الرقيم فضيلة لا تجحد من فوق ركبته اليمين موسد رجعت كنا ورد الحديث المسند أحسدا إلىه سسواه أحسد يعهد؟ ومغسسل لي دونهم وملحد بشراسواه ببيت مكة يولد؟ المسلأ المقدس حوله يتعبد شىرفا به دون البقاع المسجد لما أتصاه السيائل المسترفد؟ المتمسك المتنسك المتزهد المتخضع المتخشع المتهجد المستنفل المسمل المسعيد ويسسود إذ يعزى إليه السسودد أعسلا البريسة رتبسة من يحسد كــل لــكــل بـــــالأذى يـتـقـصــد إلا بما هـو دونـهـم مـتـفـرد قسما يضوزبه السولي ويسعد من بعده وعلى الوصى تمردوا يوم الطفوف على ابن فاطمة يد نار بقلبي حرها لا يبرد عسن عنقسر مستنزلته بنعيب منفسرد شهم السرواسسي حسسرة تتبدد

هــاذاك مـنحـدر إلى وهـد وذا هـ لا سـالت غـداة ولى جمعهم من كان قاتل جرول ومدل جيش كــل لــه فــقــد الــنـــي ســـوى أبـــي ومبيته فوق الفراشس مجاهدا وسيسواه محسزون خسلال السغسار من وتحدمنقبة لحيه وإنها ومسسيره فسوق البسساط مخاطبا وعليه قد ردت ذكاء وأحمد وعليه ثانية بساحة بابل وولي عهد محمد أفهل ترى إذ قال: إنك وارثى وخليفتي أم هل تري في العالمين بأسرهم في ليلة جبريل جاء بها مع فلقد سيما مجيدا "على" كما علا أم هـل ســواه فـتـي تـصـدق راكـعـاً المسؤث رالمت مسدق المتفضل الشباكر المتطوع المتضرع المسابر المتوكل المتوسل رجل يتيه به الفخار مفاخراً إن يحسدوه على علاه فإنما وتتبعت أبناؤهم أبناؤه حسسدوه إذ لا رتبة وفضيلة بالله أقسسم والنبي وآله لولا الأولى نقضوا عهود محمد لم تستطع مدا لأل أمية بأبى القتيل المستضام ومن له بأبى غريب السدار منتهك الخبا بأبى السذي كسادت لنفرط مصابه

ستفها وليسس لهم كسريم يحمد جاءت بها ركبانهم تستردد وله عيونهم انتظارا ترصيد الباجنودهم عليه تجند جيشا يقادله وآخريحشد وضهم هنالك فدفد ولا في عرزمه يستردد الماضى حدود البيض حين تجرد يتبوأ الضردوسى إذ يستشهد عــزت أرومــــها وطــاب المولد أه وال أيام الوقايع تشهد الكهل المسين على القتال الأمسرد زبراعليهن الصيفيح يضمد عهدا على صه الجلامد توقد والجود بالنفس النفيسة أجود بنوا قربوا دنوا سكنوا النعيم فخلدوا من دون سييدهم وقل المسعد متذلق ماضي الغرار مهند يسوم الكريهة حسده لا يغمد ماضىي العزيمة دارع ومرزد والأسسد في طلب الضرايس عود ضرب يقد به الجماجم أهود مطبوعة أم أنت صخر جلمد ؟ وحسيامه والنقع داج أسبود وأمامه في جنح ليل فرقد جسرداء مائلة وشييظم أجسرد بحرتهيجه الرياح فيزبد طـــورا تـعـوم بــه وطـــورا تـركـد ومسن السنزلال السعسذب ليسس تبرد

كتبت إلىه على غرورأمية بصبحائف كوجوههم مسبودة حتى توجه واثقا بعهودهم أضبحي البذيبن أعبدهم لعدوهم وتسبسادروا يتسسارعون لحربه حتى تسراءى منهم الجمعان في خرق ألفوه لا وكلا ولا مستشعرا ذلا ماضس عملى عمسزم يصفل بحده مستبشيرا بالحبرب علما أنبه ي أسسرة من هاشسم علوية وسيسراة أنصسار ضسراغه لهم يتسارعون إلى القتال يسابق فكأنما تلك القلوب تقلبت وتحال في إقدامهم أقدامهم جادوا بأنفسهم أمام إمامهم نصحوا غنوا غرسوا جنوا شيادوا حتى إذا انتهبت نفوسهم الضبا طافوا به فردا وطوع بمينه عضب بغيرجفون هامات العدى يسسطوبه شبت الجنسان ممنع نسدب مستسى نسدبسوه كسر مسعساودا فيروعهم من حد غرب حسامه يا قلبه يدوم الطفوف أزبرة ف کانه وج واده وسنانه فلك به قمر وراه مذنب في ضيق معترك تقاعص دونه فكأنما فيه مسييل دمائهم فكأن جرد الصيافنات سيفاين حتى شيفى بالسييف غلة صيدره

٠٠٠الگدقة

ماء الفرات محرم لا بورد نار ساطراف الاستنه توقد سهما اليه وطاعين متقصيد بالنفس من أسسف يجود تسرب السترائب بالصعيد يوسد للدرسس فيه وللعلوم تسردد فكسته وهدومن اللباس مجرد شيفقا له فوق الصباح تورد ودماؤهم فوق الصعيد تبدد عمقیق شم منه زبرجد وخسدودهسن مسن السدمسوع تحدد عنها يماط ردا ويننزع مرود من فوق صهوتك الجواد الأجود البيوم المشبوم بال العبوس الأنكد إذ عــز نــاصــره وقــل المسعد السبائحون البراكيعون السبجد قدما تميل بها الرماح وتاود ويقاد في الأغسلال وهو مقيد في دار غربته ولا متودد لكع زنيه كافريت مرد ملك يبطاع وحسرهم مستعبد بدم ولست أخسال دمعك ينفد ركن الهدى شيرفا يشياد ويعضد سها وآخرعن حهاه يشهرد بهم وليسن لهم بأرضن مقعد مستشهد وبكل أرضي مشهد حجج بهم تشبقي الأنسام وتسعد بكم ونارحشاشتى لا تخمد حنزنا عليكم غيردمعي مرود

لهفى له يسرد الحسسوف ودونه شبزرا يالاحظه ودون وروده ولقد غشروه فضرارب ومفوق حــــــ هـــوى كــالــطـود غــيرمــذمم ويجهد لهضى عليه مرملا بدمائه تطأ السنابك منه صدرا طال ما ألقت عليه السيافيات ملابسيا خضيت عوارضيه دماه فخيلت لهضى لفتيته خمودا في الثرى فكأنما سيل الدماء على عوارضهم لهضى لنسبوته بسرزن حواسبرا هاتيك حاسرة القناع وهذه ويقلن جهرا للجواد لقد هوى يا يوم عاشبوراء حسبك إنك فيك الحسين شوى قتيلا بالعرى والتائبون الحامدون العابدون أضبحت رؤسيهم أمسام نسبائهم والسبيد السبجاد يحمل صباغرا لا راحما يشكو إليه مصابه يهدى به وبرأسس والسده إلى لا خيري سنهاء قوم عبدهم يا عين إن نفدت دموعك فاسمحي أستضا على آل الرستول ومن بهم منهم قتيل لا يجار ومن سقى ضياقت بسلاد الله وهسي فسيحة متباعدون لهم بكل تنوفة أبنى المشساعر والحطيم ومسنهم أقسيمت لا ينفك حيزني دائما بكم يمينا لا جسرى في ناظري

يفنى الرامان وتنقضى أيامه فلجسمه حلل السيقام ملابس ولو أنني استمددت من عيني دما لم أقض حقكم علي وكيف أن يا صفوة الجباريا مستودعي عاهدتكم في المنز معرفة بكم وعدتموني في المعاد شيفاعة فت فقدوني في المعاد شيفاعة فت فقدوني في المحاد شيفاعة كمم مدحة لي فيكم في طيها وبنات أفكار تفوق صيفات ليس النفيار لها نظيرا بلهي همذا ولو أن العباد بأسرهم في أم يدركوا إلا الميسير وأنتم ولكان في أم الكتاب كفاية ومياً عاليكم ما باكرت

وعليكم بكم الحزين المكمد ولطرفه حررالمدامع أشمد ويقل منعيني دما يستمدد تقضي حقوق المالكين الأعبد؟ الأسبراريا من ظلهم لي مقصد ووفيت أيمانا بما أتعهد وعلى المصراط غدا يصبح الموعد وعلى المصراط غدا يصبح الموعد ثقة بكم لوجوهكم أتقصد حكم تفوز بها الركاب وتنجد أبكاريقوم لها القريض ويقعد المدر المفصل لا الخلاص العسجد المدر المفصل لا الخلاص العسجد تحكي مناقب مجدكم وتعدد أعسلا عملا عملا مما حكوه وأزيسد ورق على ورق المفصون تغرد ورق على ورق المفصون تغرد

وله قصيدة يمدح بها مولانا أمير المؤمنين عَليهِ السَّلامُ وفيها من البديع الجناس في القوافي في ٥٦ بيتاً، منها قوله:

يا روح قدس من الله البدئ بدا يا علّه الخلق يا من لا يقارب خير يا علّه الخلق يا من لا يقارب خير يا سبر موسى كليم الله حين رأى ويا وسيلة إبراهيم حين خبت أنت الدي قسما لولا علاك لما كلت ولا غيدا شيمل يعقوب النبي مع أليه بك لولا أنت ما كشفت ولا غيدت عرصيات الكفر موحشة يا من به كمل الدين الحنيف وللاسلام وصياحي النبص في خيم وقد

وروح أنسس على العرش العلي بدا المرسيلين سيواه مشببه أبيدا نيارا فأنسس منها للظلام هدى نيارا فأنسس منها للظلام هدا نيارابين كنعان بيردا والضيرام هدا للدى المنحر عن نحر المذبيح مدى المصديق مشتملا من بعد طول مدى مسيرة الأمين عن قلب النبي صدى يبكي عليهن من بعد الأنيسس صدى مين بعد وهين ميله عضدا رفع النبي على رغم العدا عضدا

٠٠٠الكُحقَّة

أنت الدي اختارك الهادي البشير أنت الدي عجبت منه الملائك في أنت الدي عجبت منه الملائك في وحق نصرك للإسالام تكلؤه ما فصل المجد جلبابا للذي شرف يا كاشف الكرب عن وجه النبي لدى استشعروا الدل خوفا من لقاك وقد ويدوم عمرو بن ود العامري وقد أضحكت ثغر الهدى بشرابه وبكت وفي هدوازن لما نار ها استعرت أجدرى ؟ وصوبا من دمائهم أجدى وانهزم الباقون حين رأوا أقدمت وانهزم الباقون حين رأوا للولا حسامك ما ولوا ولا اطرحوا

أخا وما سبواك ارتضى من بينهم أحدا بدر ومن بعدها إذ شباهدوا أحدا حياطة بعد خطب فسادح وردى إلا وكسان لمعناك البهيج ردا بدر وقد كثرت أعسداؤه عددا تكاثروا عددا واستصحبوا عددا سبارت إليك سبرايا جيشه مددا عين الضيلال له بعد الدما مددا من عزم عزمكيوما حرها بردا هدرا وأمطرتهم من أسهم برد على النبي محيطا جحفلا لبدا من الغنائم مالا وافسرا لبدا

وقصائده السبع الطوال التي أوعز إلى عددها في بعضها وهي التي رآها صاحب (رياض العلماء) بخط العلامة الشيخ محمّد بن علي بن الحسن الجباعي العاملي تلميذ ابن فهد الحلّي المتوفى ٨٤١ هـ وقفنا منها على عدّة نسخ، إحداها غديريته الأولى المذكورة (٢٧) وإليك الست الباقية:

القصيدة الأولى:

ذهب الصبا وتصيرَم العمر ووهي وفوي ووهيت قواعد قوتي وذوي وبكت حمايم دوحتي أسيفا وخلت من الينع الجني فلا وتبدلت لنهاب سيندسها وتغيبت شهمس المضحى فخلى وجفونني بعد الوصيال فلا وهجرن بيتي أن يطفن به ذهبت نضيارة منظري وبدا وإذا المضتى ذهبت شبيبته

ودنا الرحيل وقوض السيفر غصن الشبيبة وانحنى الظهر غصن الشبيبة وانحنى الظهر للا ذوت عندباتها الخضير قطف بها يجنى ولا زهر ذهبية أوراقها الصيفر للبيض عن أوطاني النفر هدي يقربني ولا نحر ولهن في هيدي يقربني ولا نحر ولهن في هيدراني الفجر في في حيار عنداري الفجر في هيداري الفجر في هيداري الفجر في هيداري الفجر

سبكن الضبريح وضبمه القبر ف كسبب معصية فيلاعمر حسبناته وتضباعف الأجسر أهـــوى وفيض مدامعي غمر أم كيف ينطق منزل قفر؟ خبر؟ وهلل المعالم خبر؟ مغنى؟ وأينن الأنجسم الزهر؟ في النايبات لمعسر يسر عضت السينون وأعصوز البشير بخل السيحاب وأنجهم القطر؟ للناسس نيسسان ولا غمر مسرالسدهسورهسوامسد دشس وأخصو السغرام يهيجه الدكر خلفا فأخلف ظني الدهر وعلى اغترابى ينقضى العمر مهلا فقد أودى بك الفكر فعقيب كل كآبة وزر وعلى المصيبة يحمد الصبر رزء ابن فاطمة لك الأجرر لمنافق يستبعد المكر؟ سسودا وفحو كلامهم هجر شقة تاكد منهم الغدر ما لا يحيط بعده حصر يحمى النزيل ويأمن الثغر وليهوم سيام واحسد وتسر إلىفاف بددش بملها صقر لهجومه في مرتع عفر فرق وملو قلوبهم ذعر طبعت وصبب خلالها قطر

وعليه ما اكتسببت يحداه إذا وإذا انقضى عمر الفتى فرطا ما العمر إلا ما به كثرت ولـقـد وقـفـت عـلـي مــنــازل مـن وسسألتها لوأنها نطقت يا دار هل لك بالأولى رحلوا أيسن البدور بدور سعدك يا أينن الكفاة ومن أكفهم أين الربوع المخصبات إذا أيسن الغيوث الهاطلات إذا ذهب وافما وأبيك بعدهم تلك المحاسن في القبور على أبكى اشبتياقا كلما ذكروا ورجوتهم في منتهى أجلى فأنا الغريب السدارية وطني يا واقفا في السدار مفتكرا إن تمسى مكتئبا لبينهم هـ المسبرة على المساب بهم؟ وجعلت رزءك في الحسسين ففي مكروا به أهل النفاق وهل بصبحايف كوجوهم وردت حتى أنساخ بعقر ساحتهم وتسبب ارعوا لقتاله زمرا طافوا باروع في عرينته جيش لهام يصوم معركة فكأنهم سربقد اجتمعت أو حاذر ذو لبدة وجمت يا قلبه وعدده من فرق أمسن السسلاب السسلب أم زبر

٠٠٠الكُدقُقُ

المسريسخ قساني السلسون محمر طاف العدى وتقاصر العمر منه الطبي والسنبس السيمر التريب لوطيها أثسر ريايفيض نجيعه النحر فئة يقودع صاتها شهر علم النبوة ذلك الصدر ضعف الهدى وتضاعف الكفر منعثيروحنوطه عفر ماء أعدد له ولا سيدر لخسمسود نسسور ضسيساءه السبسدر وبكاه عند طاوعه النسير فبكى لسبلب المغفر العفر حزنا ووجه الأرضي مغير عجب يشبق رداءه الدهر وعليه لا يستقبح النشير أثيابها دموية حمر فالماديم خد الأرضان محمر بخلت وليسس لباخل عدر لم لا بكى حبا له القطر دمسه على أثسوابها أثسر مسن دونهسن لناظر سستر عــن كــل أفـــاك ولا خـدر ي واري شبعرها العشبر لأقل أعبده به ظفر أم الخيام: عقرت يا مهر الجـــواد أخــي العالا صفر؟ صسدري فسلا يسطفى لسها حر

وكانسه فوق الجواد وفي أسسد عملي فلك وفي يده حتى إذا قرب المدى وبه أردوه منعضرا تمج دما تطأ الخيول إهابة وعلى الخد ظام يبل أوام غلته تاباه إجسلالا فتزجرها فتجول في صدر أحاط على بأبي القتيل ومن بمصرعه بأبى السذي أكفانه نسجت ومغسللا بدم السوريد فلا بدر هدوی من سعده فیکا هـوت النهورعايه عاكفة سبلبت يدالطلقاء مغفرة وبكت ملائكة السيماء له والسدهسر مشيقوق السسرداء ولا والشهمس ناشهرة ذوائبها بـــرزت لــه في زي ثاكلة وبكت عليه المعصرات دما تبكى دمالا قضبى عطشا وكريمة المقتول يوجد من بأبي كريمات" الحسين" وما لا ظلل سنجف يكتنفن به ما بين حاسرة وناشرة برزت يندبن أكرم سيد ظفرت ويسقالن جهرا للجواد وقد ما بال سرجك يا جواد من الندب آها لها نار تأجي ال

كلتا يديه من الندي بحر؟ شقل الحديد عليهم وقسر شبعثا وليسن لكسيرهم جبر وللطلقاء في أعقابها زجر فيما أصبابهم لهنكر تشيدو القيان وتسبكب الخمر تدمي شيضاة (حسيين) والشغر لسبراة هاشهم فيهم بدر أسسرى ومنهم هالك شيطر كأبى غداة غزاهم بسر لا خيف عينه ذليك السوزر وأبيك لا بعث ولا نشير شعرف الشخار بهم ولا فخر ضهت منى والسركن والحجر بهم التمام يحل والقصير ويسطسوف ظاهسر حسجسره الحسجسر يـــؤويـــه بـعـد فـــراخــه وكــر الخنسساء جسدد حرنها صخر قل النصيروف اتك النصر كرما فداك بنفسه الحر عن نصركم وتقادم العصر؟ حتى يــواري أعظمى القبر يعنولنظم قريضها الشعر نظم وفيض مدامعي نثر ميعادنا وسبلونا الحشير فيها لنا الإقبال والبشبر في النغرب ليسى لعرفها نكر إلا لمان في أذناه وقار البيرالتقي الطاهر الطهر

أبمهت ظهانا "حسين " وفي وبنوه في ضيق القيود ومن حملوا على الأقتاب عارية تسسرى بهم خوض الركاب لا راحهم يرق ولا ويريد في أعسلا القصور له ويتقول جهلا والقضيب به يا ليت أشبياخي الأولى شبهدوا شيهدوا الحسين وشيطر أسرته إذ لاستهلوا فيهم فرحا ويقول وزرا إذ بطشت بهم زعههوا بان سنعود شانية يا بن الهداة الأكرمين ومن قسيما بمشواك الشيريف وما فهم سرواء في الحلالة إذ تعنوله الألبساب تلبية ماطائر فقد الفراخ فلا بأشبد من حزني عليك ولا ولـقـد وددت بـان أراك وقـد حتى أكون لك الفداء كما ولئن تفاوت بيننا زمن فلأبكينك ماحييت أسبى ولأمنحنك كلنادبة أبكار فكري في محاسبنها ومصاب يهومك يها بهن فاطمة أو فرحة بظهور قائمكم يوما تردالشهمس ضاحية وتسكبرالأمسلاك مستمعة ظهرالإمكام السعالم العلم

٠٠٠الصُحقِق.

عيسسى المسيح وأحمد الخضير من كشرة يتضايق القطر في تمسه مسن بينها البدر قدمس شبيعة جدك الضبر نفع لأنفسيهم ولاضر لا قــوة لـهـم ولا ظهر لهم ويحلوفيكم المر رب العباد نصيبهم وفر في نشير كيل فضييلة صيدر ما دام حيا فيهم الفخر نظرا وما لوسالهم هجر صببرا وليسس لطيها نشبر يطفى بعيد شبرارها الشبر مسن بسعدوهسن يسجسبر الكسسر وأكفكم من فيئكم صفر السكرام السبادة الغر عصبيانهم ونصبيبكم ننزر من طارق يغتالهم حدر بكم يضيق السبر والبحر

من ركن بيت الله حاجيه ي حصل لجب يكاد بهم فهم النجوم السزاهرات بدا عجل قدومك يا بن فاطمة عاماؤهم تحت الخمول فلا يتظاهرون بغيرما اعتقدوا استعذبوا مر الأذى فحلا فهم الأقلل الأكرون ومن فكفاهم فخرا إذا افتخروا وصالوا نهارهم بليلهم وطيووا عبلي مضيض سيرائرهم حتى يفض ختامها وبكم ياغائبين متى بقربكم الفئ مقتسم لغيركم والمسال حسل للعصباة ويحرمه فنصيبهم منه الأعسم على يمسىون في أمسن وليسس لهم ويسكساد مسن خسوف ومسن جسزع

#### ويقول بعد سبعة أبيات:

وإذا ذكرتم في محافلهم يستميزون للذكركم حنقا وعلى المنابر في بيوتكم حال يسموء ذوي المنهى وبه ويصدف قون على أكفهم جعلوه من أهني مواسمهم تلك الأنامل من دمائكم فيتوارث الهمج الخضياب فمن

ف وج وههم مربدة صفر وعيونهم مربدة صفر لأولي الضلالة والعمى ذكر يستبشر المتجاهل الغمر فرحا إذا ما أقبل العشر لا مرحبا بك أيها الشهر يوم الطفوف خضيية حمر

المُحقق.

وسسرورهم بمصابكم نكر لوصييه بسيرورهم سيروا لهواتنا من صبيرنا صبير والأمرريحدث بعده الأمرر لهم عالى هام السبها قدر يجلومحاسبنها لنبا البذكس والنحل والأنفال والحجر والسنسور والسفرقان والحشير فالنتهي سيفرحكي سيفر الإنجييل حار لوصيفها الفكر الجامع المخزون والجفر أقسلام وسبعة أبحرحبر طريس فمنها السبهل والوعس والحين حتى ينقضي العمر ذو العرشي حتى ينفد الدهر يحصى الحصنا أو يحصن النذر؟ حصرافها لمقصرعة في كل تجربة بهم خبر وأخصوالغنى يرهوبه الكبر ولدذي الجسلال الحمد والشكر زيد نومله ولا عمرو ومسن القريض حمولها در فأنا الغنى بكم ولا فقر ألفاظها من رقعة سحر ي كل ناحية لها عطر مد الصرراط وأعروز العبر ذخررا ونعم لديكم النخر بكرا فنعم النفادة البكر وهي العروسي فبورك الصهر

ن کی فی ضحکهم مصابکم تـالله مـا سـبروا الـنـبـي ولا فإلى م هذا الانتظار وفي لكنه لا بد من فرج أبنى المضاخر والديسن علا أسسماؤكم في السذكسر معلنة شهدت بها الأعسراف معرفة وبراءة شيهدت بفضيلكم وتعظم التوراة قدركم ولكم مناقب قد أحاط بها ولكم علوم الغايبات فمنها هدذا ولوشر حرالبسيطة وفسييح هدي الأرضي مجملة والإنسس والأمسلاك كاتبة ليعددوا ما فيه خصكم لم يسذكسروا عشسر العشسيروهال فأنا المقصير في مديحكم ولتقد باوت من التزمان ولى فوجدت رب الفقر محتقرا فقطعت عما خولوا أملي وثنيت نحوكم السركاب فلا حـــــ إذا أمــــت جنابكم آبيت من الحسينات مثقلة سيمعا بني السزهسراء سيائغة عبقت مناقبكم بهافذكى يرجو "على "بها النجاة إذا أعددتها بيوم القيامة لي فتقبلوها من وليكم فقبولكم نعم القرين لها

لحم علي كمال زينتها أنا عبدكم والمستجيربكم فت عطفوا كرما علي وقد وتفقدوني في الحسياب كما صلكى الإلسه عليكم أبيدا وعليكم منى التحية ما

ولي الجنان عليكم مهر وعلي من مرح الصبا إصر يتفضل المتعطف البر فقد العبيد المالك الحر ما جن ليل أو بدا فجر سرح الحيا وتبسرم الزهر

#### القصيدة الثانية:

أبررق تراءى عن يمين شغورها ؟ ومسرت باليال في باليال عراصها وطلعة بدرأم تسراءت عن اللوي نعم هنده ليلي وهاتيك دارها سلام على الدار التي طالما غدت وما عطفت بالصب ميلا إلى الصبا قضيت بهاعصر الشبباب بريئة أتم جـمالا مـن جـميـل وســوددا وبت بريامن دنو دناءة لعلمي باني في المعاد مناقش وماكنت من يستخو بنفس نفيسه وأجمل ما يعزى إلى المجد عزوة أعدر لبيض العدار إذا صبا ؟ كفى بنذير الشيب نهيا للذي النهى وما شببت إلا من وقوع شبوائب ولولا مصباب السبيط بالطف ما بدا رمته بحرب آل حسرب وأقبلت تقود إلىه القود في كل جحفل وما عدلت في الحكم بل عدلت به وعاضيدها في غيها شير أمهة خلاف سيطور في طروسي تطلعت

أم ابتسمت عن لؤلؤ من ثغورها ؟ بنا نسمة أم نفحة من عبيرها ؟ لعينيك ليلى من خالال سنتورها ؟ بستقط اللوى يغشاك لئلا نورها بها شبغضا إلا بدور بدورها من البريب ذاتي مع ذوات خدورها وأكستر كسببا للعلى من كثيرها أعاتب من محظورها وخطيرها حسبابا على قطميرها ونقيرها فأرخسس بدلا سيعرها بسيعيرها غدا مسفرا بالبشروجه بشيرها وأكسبر مقتا صبوة من كبيرها وتبصيرة فيها هدى لبصيرها لأصبغرها يبيض رأسب صنغيرها بليل عداري السبط وخط قتيرها إلىه نضورا في عداد نضورها إلى غارة معتدة من مغيرها وقايع صنفين وليل هريرها على الكفر لم تسعد برأي مشيرها طلايع غدرية خلال سطورها

نواظرها مرزورة غب زورها إلى جورها إلا لترك أجورها غسرار الضبا مشبحوذة من غرورها لنى العرشى سير مودع في صيدورها بمغضرة مرضية منغضورها ينافس عن نفس بما في ضميرها وحيدا بالاعون شيرار شيرورها ؟ وقد خفرت يوما ذمام خفيرها ؟ وقد خالفت في الدين أمر أميرها ؟ ونصبيح نهبا في أكسف نسبورها أسبود الشبرى في كرها وزئيرها تحل محل القدس عند مصيرها وسسادت على أحسارها بحسورها إلى قاصرات الطرف بين قصورها بنفس خلت من خلها وعشيرها لنزع قنى أعجمت من صريرها محــاذرة إن أمـهـا مـن هـصـورهـا كما جفلت كدر القطا من صقورها له بدلا من جفنها وجفيرها بها فرقا أو فرقة من نفورها لكم عسلا مستعذبا من مريرها ؟ نفوسكم فاستبدلت أنسس حورها ؟ من النصر خلوا ظهره من ظهيرها على ظها من فوق حرصخورها حدود شهار أحدقت بشهفيرها وغ ودر مقتولا دوين غديرها غروبا على قيعانها ووعورها به ظلمة من بعد ضبوء سيفورها نظارتها حزنا لفقد نظيرها

فحين أتاها واثق القلب أصبحت فما أوسىعت في الدين خرقا ولا سعت بنفسى إذ وافي عصباة عصابة قصؤولا لأنصبار لحديه وأسبرة أعيبذكم أن تطعموا الموت فاذهبوا فأجمل في رد الندا كل ذي ند أعسن فسرق نبغى السفراق وتصطلى وما العدر في اليوم العصيب لعصبة وهـل سبكنت روح إلى روح جنة أبيى الله إلا أن تسراق دماؤنا وثابوا إلى كسبب الشواب كأنهم تهش إلى الأقدام علما بأنها قضت فقضت من جنة الخلد سؤلها وهان عليها الصعب حين تأملت وما أنس لا أنسى ( الحسين ) مجاهدا يصبول إذا زرق النصبول تأوهت ترى الخيل في أقدامها منه ما ترى فتصرف عن بأسس مخافة بأسه يضلق هاماة الكماة حسامه فلل فرقة إلا وأوسسع سيفه أجسدك هيل سيمير البعبواسييل تجتني أم استنكرت أنسس الحياة نفاسة بنفسى مجروح الجسوارح آيسا بنفسى محزوز الوريد معضرا يتوق إلى ماء الضرات ودونه قضى ظاميا والماء يلمع طاميا هلال دجا أمسى بحد غروبها فيالك مقتولا علت بهجة العلى وقارن قرن الشبمس كسبف ولم تعد ٠٠٠العُدقُةِ

له الحن في غيطانها وحفيرها على السبيط ليولا رحمية من مميرها لقرع قسى أعجمت عن صريرها مرير عسذاب مهلك بمريرها لهم دابرمقط وعة بدبورها لتكبيرها في قتلها لكبيرها ونارا يذيب القلب حرزفيرها وتقلع منا أنفس عن سيرورها وأكسرم خلق الله وابسن ننديرها ؟ وحوشس الضلا ريانة من نميرها ؟ بمثلة قتل كان غيرجديرها سينان ألا شيلت يميين مديرها أسبيرا ألا روحي الضدا لأسبيرها لاكفر خلق الله وابن كفورها ويمسىي حسين عاريا في حرورها بنشيد أغانيها وسيكب خمورها بها زمر تلهو بلحن زمورها وشسبرها مسولى السورى وشبيرها وزائسرها يبكى لفقد مرورها بوحشتها تبكي لفقد صيدورها التلاوة والتسبيح فضل سحورها صلات فلا يحصى عداد يسيرها مقيما على تقصيره في قصيرها معالمها من بعد درسس زبورها وأظلم ظلما أفقها من بدورها ؟ فأهبطها من جوها في قبورها بغاث بغات إذ نات عن وكورها لها منهلا إلا دماء نحورها وقد رميت بالهجر حرهجيرها

وأعلنت الأمللاك نوحا وأعولت وكادت تمور الأرضى من فرط حسرة يصبول إذا زرق النصبول تسأودت ومسرت عليهم زعسزع لتذيقهم أسهت وقد آبوا نجيا ولم ترح وأعجب إذ شبالت كريمها فيالك عينا لا تجف دموعها على مثل هذا السرزؤ يستحسن البكا أيسقستسل خسير الخسلسق أمسسا ووالسدا ويمنع من ماء الضرات وتغتدي أجل ( حُسينا ) أن يمثل شخصه يدير على رأسس السننان برأسه ويسؤتسى برين العابدين مكبلا يــقــاد ذلــيــلا في الــقــيــود ممثلا ويمسى يريد رافسلا في حريره ودار بني صخر بن حسرب أنيسنة تظل على صوت البغايا بغاتها ودار عملى والسبتول وأحمد معالمها تبكي على علمائها منازل وحي أقضرت فصدورها تظل صبياما أهلها ففطورها إذا جن ليل زان فيه صلاتهم وطول عملى طول المسلاة ومن غدا قضا نسسأل السدار التي درسس البلي متى أفلت عنها شبموس نهارها بدور بأرض الطف طاف بها الردى كواسسر عقبان عليها تعاقبت قضبت عطشيا والماء طام فلم تجد عسراة عسراها وحشسة فأذاقها

وتندبها الأصبداء عند بكورها أوائلها ما أكدت لأخبرها مشير غيواة التقوم من مستشيرها على السبط إلا جرأة ابن أجيرها تعقب ظلم في قلوب حميرها المشيوم وإن طال المسدى من دهورها وأشبهر عندي بدعة من شهورها تشاكل من بالواك عشير عشيرها بمدحكم مسن مسدحسة لخسيرها وأعسرافها للعارفين وطورها وهل حصرينهي صفات حصورها ويحسندكم شنحا عنريض بحورها بضائع مدح منحة من شبكورها تـقـال إذا لم تشبضعوا لعثورها على وجل أخشى عقاب نشورها إذا كنتم لي جنة من سعيرها سننا فجرها يجلوظ للام فجورها من الغرب تبدو معجزا في ظهورها القلوب التي لا جابر لكسيرها ؟ على سبيرة لم يبق غيريسبيرها ؟ ويضحكني بشرا قدوم بشيرها ؟ ويستعد يوما ناظري من نضيرها لنصرته عن قديرها تسبيرالمنايا رهبه لسبيرها ظهرن من الأفسلاك أعسلا ظهورها لإدراك ثار سالف من مثيرها لنفس (على) نصيرة من نصيرها وليس يضيع الله أجسر صبورها

ينوح عليها الوحش من طول وحشة سييسال تيم عنهم وعديها ويسسأل عين ظلم اليوصيي وآليه ومسا جسريسوم السطيف جسور أميسة تقمصها ظلما فأعقب ظلمه فيا يوم عاشبوراء حسبك إنك لأنت وإن عظمت أعظم فجعة فما محن الدنيا وإن جل خطبها بنى الوحى هل من بعد خبرة ذي العلى كفى ما أتى في هل أتى من مديحكم إذا رمت أن أجلو جمال جميلكم تضييق بكم ذرعا بحور عروضها منحتكم شبكرا وليسس بضايع أقيلوا عشاري يوم لا فيه عثرة فلى سيئات بت من خوف نشرها فما مالك يسوم المصاد بمالكي وإنى لمشتاق إلى نصور بهجة ظهور أخسى عدل له الشهمس آية متى يجمع الله الشبتات وتجبر متى يظهر المهدي من آل هاشيم متى تقدم الرايات من أرضس مكة وتنظرعيني بهجة علوية وتهبط أمللك السبماء كتائبا وفتيان صدق من لوي بن غالب تخالهم فوق الخيول أهلة هنالك تعلوهمة طال همها وإن حان حيني قبل ذاك ولم يكن قضي صبابرا حتى انقضياء مبراده

يا عين ما سفحت غيروب دماك ولطول إلفك بالطول أراك ما ريق دمعك حين راق لك الهوى لىك ناظر في كه عضو ناضر كم نظرة أسلفت نحوسوالف فجنيت دون الــورد وردا متلفا يا بانة السعدي ما سلت ظباك شبعبت فيؤادي في شبعابك ظبية تبدو هلال دجي وتلحظ جوذرا شبمس تبروءت القالوب منازلا سكنت بها فسيكونها متحرك أسلدية الآباء إلا أن منتسب أشبقيقة الحسبين هل من زورة ماذا يضرك ياظبية بابل أنكرت قستال مستيام شاهدت لله وخضبت من دمه بنانك عنوة حجبتك عن أسيد أسيود عرينها حببوك عن ننظري فيالله ما ضن الكرى بالطيف منك فلم يكن ليت الخيال يجود منك بنظرة فأرقت أرضس الجامعين فلا الصبا كلا ولا بسرد الكلا بيد الحبا ودعيت راحيلية فيكهم من فاقد أبكى فراقكم الفريق فأعين كنا وكنت عن الفراق بمعزل وكــذا الأولى مـن قبلنا بزمانهم يا نفس لو أدركت حظا وافرا

إلا بما ألهمت حب دماك أقهارا بزغن على غصون إراك إلا لأمر في عناك عناك مناك تسبويضا بالوغ مناك سامت أساك بها عالج أساك وانهار دون شيضاك فيه شيضاك على إلا من عيون ظباك تصمى المقوب بناظر فتاك وتميسس دلا في منيع حماك مأنوسة عوضاعن الأفسلاك وجسسومها ضعفت بغيرحراك الخوولة من بني الأتراك فيها يبل من الضنا مضناك؟ لو أن حسنك مثله حسناك ؟ خدداك ما صنعت به عيناك؟ وكفاك ما شهدت به كفاك وحماك لحظك عن أسسود حماك أدناك من قلبي وما أقصاك إسسراك بسل هجر السكرى اسسراك إن كان عز على المحب لقاك عددب ولا طرف السيحائب باكي فيها يحاك ولا الحمام يحاكي باك وكم من مسعف متباكي المشبكو تبكى رحمة للشباكي حـــــــ رمـــانـــا عـــامـــدا ورمـــاك وشقوا فصيرهم حكاية حاكي لنهاكعنفعلالقبيحنهاك

الكُرة الم

المُحقق.

أولاك من نعمائه مولاك خير الأنام فنعم ما أولاك الأولى وفي الأخرى هما علماك وهما إذا انقطع الرجاء رجاك سيتراعبوبك عنيد كشيف غطاك فتقدماك فلم تسزل قدماك وبشراك بها فيا بشراك يوم الحسساب إذا الخليل جفاك أقبلت ظامية إلىه سقاك علقت به بعد النبي يداك حقا أراك فهذبت آراك متضايق الاشبراك والاشبراك ناج ومطرح مع الهلاك مزقا حدود حسامه البتاك الأمسلاك قائد موكب الأمسلاك أخسلا من السدهم الحسماة حساك؟ ألقاك وجه الحتف عند لقاك؟ ولهواك قسيرا عنيد نكسن لهواك؟ عفى فناك ومن أبساح فناك؟ ضيق الشباك وفيل حيد شباك؟ بيض المذاكى فوق جرد مذاكى إذ غدت فرقا وأدبر إذ قفاك قفاك جهلوا حقوق حقيقة الادراك أولاك قد عدبت في أخراك أف من إلى نقض العهود دعاك؟ متعمدا في بغضه وصاك إدراك كل قضية أدراك

وعرفت من أنشاك من عدم إلى وشبكرت منته عليك وحسين ما أولاك حب محمد ووصيه فهما لعمرك علماك الدين في وهما أمانك يوم بعثك في غد وإذا الصحائف في القيامة نشرت وإذا وقيضت على التصيراط تبادرا وإذا انتهيت إلى الجنان تلقياك هـــذا رســـول الله حسبك في غد ووصييه السهادي أبسو حسسن إذا فهو المشيفع في المعاد وخيرمن هـوالـــذي لـلـديـن بـعـد خـمـولـه لــولاه مـا عــرف الـهـدي ونجــوت من هـ و فــ اك نــ وح بــ ين ممــــ اك بــ هـ كــم مـــارق مــن مـــازق قــد غــادرت سل عنه بدرا حين بادر قاصم من صب صبوب دم الوليد ومن ترى واسسال فوارسها بأحد من ترى وأطاح طلحة عند مشتبك القنا واسسال بخيبر خابريها من ترى وأذاق مرحبك السردى وأحسله واستخبري الأحسزاب لما جردت واستشعرت فرقا جموعك قد قلت حين تقدمته عصابة لا تضرحي فيكثر ما استعذبت في باأمة نقضت عهود نبيها وصساك خسيرا بالوصسى كأنما أولم يقل فيه النبي مبلغا وأمين وحي الله بعدي وهو في

من بأسبه والغدر حشيو حشياك يوما مداك له سننت مداك ومددت جهلا في خطاك خطاك ولبعلها إذ ذاك طال أذاك أسبهاك حين تقدست أسهاك عن إرث والدك النبي زواك ستخط وأستخط إذ أباك أباك وعدا لك ممتسكا بحبل عداك لكن دعاك إلى الشيقاء شيقاك يوما بعترة أحمد لولاك أهــواك في نار الجحيم هواك حكما فكيف صدقت في دعواك والله ما عضد النضاق سيواك فض النفيل بها ختام صهاك يبقى كما في النار دام بقاك صفح الوصي أبيه عن آباك؟ المبعوث يسوم الفتح عسن طلقاك؟ سلبت كريمات الحسين يسداك؟ كنسائه يهوم الطفوف نساك؟ أفمن إلى قتل الهداة هداك؟ حتى عراك وحل عقد عراك وبنيه يسوم الطف كان جازاك قتل الحسسين فقد دهاك دُهاك ماعنه يوما لوكفاك كفاك شهاوا تقلبه حدود ظباك

سيفها باطراف القنا سفهاك

أيسدي الطغاة نوائحا وبواكي

ألهاك في دنياك جمع لهاك في حكم كل قضية أقضاك

والمسؤثسر المتسدق السوهاب إذ إياك أن تتقدميه فإنه فأطعت لكن باللسان مخافة حتى إذا قبض النبي ولم يطل وعبدلت عنه إلى سبواه ضيلالة وزويت بضعة أحمد عن إرشها يا بضعة الهادي النبي وحتى من لا فساز مسن نسار الجحيم معاند أتراه يغفر ذنب من أقصاك عن كلا ولا نال السيعادة من غوى يا تيم لا تمت عليك سعادة لــولاك ما ظفرت علوج أمية تالله ما نات السيعادة إنما أني استقات وقد عقدت لأخر ولأنت أكبريا عدي عداوة لا كان يوم كنت فيه وساعة وعليك خري يا أمية دائما هـ لا صفحت عـن الحسبين ورهطه وعففت يهوم الطفعفة جده أفهل يد سابت إمساءك مشل ما أم هل برزن بفتح مكة حسرا يا أمه باءت بقتل هداتها أم أي شييطان رماك بغيه بئس الجيزاء لأحمد في آله فلئن سيررت بخدعة أسيررت في ما كان في سلب ابن فاطم ملكه لهفى على الجسيد المغادر بالعرا لهضي على الخدد التريب تخده لهضى لألسك يا رسسول الله في

ف أسبر كل معاند أفاك قسسرا تجاذب عنك فضيل رداك بالردن ساترة له يمناك باسم أبيك واستصرخت ثم أخاك مجروح الجوارح بالسياق تستصرخيه ولا يجيب نداك يوما بعرصة كربالا شهداك يوما أمية عنك سبجف خباك أستضاعك سيبط الترسيول بكاك لمسابه الأمسلاك في الأفسلاك بجميل حسن بالكعند بالاك وعالى الستراب تريبة خداك يوما وطائك ولا الخيول تطاك يوما على تلك الرمول يراك بالنفس من ضيق الشيراك شيراك خطب نراه على علك علاك علاك يعلوعلى هام السيماك سيماك عـذبا بـمـو نـداك قــل نـداك أضبحي سبحيق المسبك تسرب شراك فمن الرحيق العذب ري صداك دار البقاء تضاعفت نعماك فالحور تبسم فرحة بلقاك إلا انشنت خضرا قبيل مساك إذ لم أكن بالطف من شبهداك وأكرون إذ عرز الضداء فداك حين ولم أك مستعدا ستعداك تحكى غرائب غرائب الكاداك جند مجندة على أعداك أنى سيأسيعد في غدد بولاك

ا بين نادبة وبين مروعة تالله لا أنسساك زينب والعدا لم أنسس لا والله وجهك إذ هوت حتى إذا هموا بسلبك صحت لهضى لندبك باسم ندبك وهو يراك تستصرخيه أسىى وعنز عليه أن والله لو أن النبي وصينوه لم بمسى منهتكا حماك ولم تمط يا عين إن سيفحت دموعك فليكن وابكى القتيل المستضام ومن بكت أقسيمت يا نفس الحسين ألية لو أن جدك في الطفوف مشاهد ما كان يوثر أن يرى حر الصفا أو أن والسدك الوصيى بكربلا لفداك مجتهدا وود بأنه عالوك لما أن عملوت فهاه من قدكنت شبمسا يستضباء بنورها وحمى ياوذ به المخوف ومنهلا ما ضرجستمك حرجندلها وقد فلئن حرمت من الفرات وورده؟ ولئن حرمت نعيمها السفاني؟ فمن ولئن بكتك الطاهرات لوحشة؟ ما بت في حمر الملابس غدوة إنى ليقلقني التلهف والأسسى لأقيك من حرالسيوف بمهجتي ولئن تطاول بعد حينك بيننا فلأبكينك ما استطعت بخاطر وبمقول ذرب اللسسان أشسد من ولقدعلمت حقيقة وتوكلا

وولاء جدك والبتول وحيدر قصوم عليهم في المحاد توكلي فليهن عبدكم "عليا" فوزه صيالي عليك الله ما أملاكه

القصيدة الرابعة:

نم العدار بعارضيه وسلسلا قهر أبساح دمسي الحسرام محللا رشا تردى بالجمال فلم يدع كتب الجمال على صحيفة خده فبدا بنوني حاجبيه معرقا شم استمد فمد أسيفل صدغه فاعجب له إذ هم ينقط نقطة فتحققت في حاء حمرة خده ولقد أرى قمر السيماء إذا بدا وإذا بدا قمري وقارن عقربي أنا بين طرته وسيحر جفونه دبت لتحرس نسور وجنة خده جاءت لتلقف سيحرها فتلقفت فاعجب لمشتركين في دم عاشيق جاءت وحين سبعت لقلبي أو سعت قابلته شاكي السيلاح قيد امتطي مسترديسا خضر المسلابسس إذ لها فنظرت بدرا فوق غصن مائس وكان صلت جبينه في شعره صبح على الجهوزاء لاح لناظر حتى إذا قصد الرمية وانثنى لك ما ينوب عن السلاح بمثلها يكفيك طرفك نابلا والقد

والتسبعة النجباء من البناك وبهم من الأسر الوثيق فكاكي بجنان خلد في جنان علاك طافت مقدس حماك

وتضمنت تلك المراشيف سلسلا إذ مر يخطر في قباه محللا لأخيى الصبابة في هيواه تجملا بيراع معناه البهيج ومثلا من فوق صادي مقلتيه وأقضلا ألضا ألفت به العداب الأطولا من فوق حاجبه فجاءت أسفلا خالا فعم هواه قلبي المبتلي في عسقرب المسريخ حسل مسؤيل صدغيه حل به السبعود فأكملا رهـن المنية إذ عليه توكلا عيني فقابلت العيون الغزلا منا القلوب وسيحرها لن يبطلا حسرم المسنسي ومحسرم مساحللا لعا وتلك نضت لقتلي منصلا في غرة الأضرب أغر محجلا بالولو الرطب المنضد مجتلى خضر تعاوده الحيا فتكللا كلئالي صيفت على بند الكلا متبلج فازاح ليلا أليلا بسهامه خاطبته متمثلا يا من أصراب من المحرب؟؟ خطارا وحاجبك المعرق عيطلا

٠٠٠ الكُرةُ مُ

لفظا أتي لطفا فكان مفصلا فاعجب لدي نطق تحمل مهملا عتبى ويعدب للمعاتب ماحلا من لي بلثم المجتنى والمجتلى؟ قمرتغشى جنح ليل فانجلى؟ إلا عملي قمسماوة وتدللا شبرف له هام المجرة منزلا عدلا وبى في حكمه لن يعدلا عنى فأخضع طائعا متذللا لا غرو إن شياهدت وجهي مقبلا بشيرا إذا دمع السيحاب تهللا أسبد العرين تقادفي أسبر الطلا لأخالفن على هواه العذلا فغلت ويرخص في المحية ما غلا إن قسما وأزيد حما إن قلا إن كان قلبي من محبته سلا بــوّءت في دار المقامة منزلا دهرا وما اعتلقا بفحش أذيلا ورع ومن لبس العضاف تجملا طبعت سيريرته على التقوي علا أنهى الكتاب تسلاوة أن يجهلا في المصطفى وأخيه من عقد الولا العلل الحقيقة إن عرفت الأمثلا النظاهران الشباكران للذي العلا السباجدان الشباهدان على الملا نـــوران مـن نــور العالى تفصيلا لن يتضرف أبدا ولن يتحولا في النور مسطورا وسائل من تلا حـقا تـلـقـى آدم فتقبلا

باتبته فشبكوت مجمل صيده وأبسان تبيان الوسييلة مدمعي فتضرجت وجناته مستعذبا وافتتر عن ورد وأصبح عن ضحى من لي بغصن نقا تبدي فوقه حلو الشيمائل لا يزيد على الرضيا نجلت به الصيد الملوك فأصبحت فالحكم منسبوب إلى آبائه أدنو فيصدف معرضا متدللا أبكى فيبسم ضاحكا ويتقول لي أنا روضة والروض يبسم نوره وكداك لاعجب خضوعك طالما قسيما بضاء فتورجيم جضونه ولأوقفن على الهوى نفسا علت ولأحسبن وإن أسباء وألين طوعا لا نات مما أرتجيه مأربي إن كنت أهـواه لفاحشية فلا يا حبدا متحاببين تواصلا لا شبيئ أجمل من عضاف زانمه طبعت سيرائرنا على التقوى ومن أهـــواه لا لخيانة حاشي لن لى فيه مرزجريما أخلصته فهما لعمرك علة الأشسياء في الأولان الأخران الباطنان السزاهدان العابدان الراكعان خلقا وما خلق الوجود كالاهما ق علمه المخزون مجتمعان فاسسأل عن النور الدي تجدنه واسب أل عن الكلمات لما إنها

٠٠٠١لگدقَّ ق

شبرفاله وتكرما وتبجلا في أطهر الأرحام ثم تنقلا في شبيبة الحمد بن هاشم يجتلى نعم الوصبي وذاك أشبرف مرسللا وأميينه وسيسواه مسأمسون فلا منهاجه وبه اقتدى وله تلا الما دعا وبه توسيل أولا المادعا نوح به وتوسلا بردا وقد أذكت حريقا مشعلا من فقد يوسف ما شبجاه وأثقلا في جبه وأقصام أسيفل أسيفلا أيروب وهو المستكين المبتلا من قبره وأهال عنه الجندلا طرقا ولجنة بحرها طنام ملا جالوت مقتحما يقود الجحفلا ملقى وولى جمعه متجفلا الخصمان محسراب السسلاة وأدخسلا حكم النعاج وكان حكما فيصلا وبه ألان له الحديد وسهلا رياح السرخاء لأجلله ولهاعلا عمر الحياة فعاش فيه مخولا بسرير بلقيس فجاء معجلا نور الهدى سيف العلاء أخ العلا وله تهاول متقنا ومحصلا كان الوصى بها المعم المخولا أبرواه من نسبل النفيل تنقلا متعفرا فوق الشري متذللا لما عملى كمتبث المنابسي عملا إلا الخليل أبسوه في عصر خلا

ثم اجتباه فأودعا في صلبه وتقلبا في السساجدين وأودعها حتى استقر النورنسورا واحدا قسيما لحكم ارتضياه فكان ذا فعلى نفسس محمد ووصيه وشبقيق نبعته وخيرمن اقتفى مسولى بسه قسيسل المهيمين آدمسا وبه استقر الفلك في طوفانه وبسه خبت نسار الخليل وأصبحت وبه دعا يعقوب حين أصابه وبه دعا الصديق يوسف إذ هوى وبه أماط الله ضير نبيه وبه دعا عيسى فأحيى ميتا وبه دعا موسى فأوضحت العصا وبه دعا داود حین غشاهم ألــقــاه دامـغــة فــــأردى شبــلوه وبه دعا لما عمليه تسمورا فقضى على احديهما بالظلم في فتجاوز الرحمن عنه تكرما وبه سيليمان دعها فتستخرت وله استقرالك حين دعا به وبه توسيل آصيف لما دعا السعسالم السعلسم السرضسي المرتبضيي من عنده علم الكتاب وحكمه وإذا علت شبرفا ومجددا هاشيم لا جــده تـيـم بـن مــرة لا ولا ومكسسر الأصسنام لم يستجد لها لكن له سيجدت مخافة بأسه على تلك الفضيلة لم يفز شرفا بها سيرا وولى خائضا مستعجلا تجد الوصي بها الشبجاء الأفضيلا ي الضعل متبعا أباه الأولا لا ريب فيه لن وعي وتأملا لى في الدي حظر العلى وحللا توراتهم حكما بليغا فيصلا إنجيلهم وأقهت منه الأميلا فرقانهم حكما بليغا فيصلا صدق الأمين "على "فيما عللا من قبل آدم في زمان قد خلا منها تأخر آتيا مستقبلا لأولى البلاغة منه أبلغ مقولا ؟ خرسا وأفحمت البليغ المقولا من فوقه إلا الكتاب المنزلا وضيحت للديله فحل منها المشكلا وافيى النبى فكان أطيب مأكلا تهوى ومن أهسواه يا رب العلى ما قد رواه مصحفا ومبدلا للخصم فاتبع الطريق الأسبهلا لميزعرف الهدى متوصلا في زوج ابنته ويعذر إن غلا شبرفا حباه على الأنسام وفضلا من كان في حق النبي تقولا في دار حسيدرة هسوى وتسنزلا؟ أحدد سيواه فترتضيه مفضلا حكم الخلافة ما تقدم أولا؟ ولوارتضاه نبيه لن يعزلا من بعد قطع مسافة متعجلا؟ لنبيه وحيا أتاه منزلا

إذ كسير الأصينام حين خيلا بها فتميز الفعلين بينهما وقسى وانظر ترى أزكي البرية مولدا وهو التوؤل وقوله الصدق الدي والله لـو أن الـوســادة ثنيت لحكمت في قسوم الكليم بمقتضى وحكمت في قوم المسيح بمقتضى وحكمت بين المسلمين بمقتضى حتى تقرالكتبناطقة لقد فاستخبروني عن قرون قد خلت فلقد أحطت بعلمها الماضي وما وانظر إلى نهج البلاغة هل ترى حكم تاخرت الأواخري دونها خسسأت ذوو الأراء عنه فلن ترى وله القضايا والحكومات التي وبيوم بعث الطائر المشوي إذ إذ قال أحمد: آتني بأحب من هــذا روى أنــس بـن مالـك لم يكن وشبهادة الخصيم الألسد فضيلة وكسسد أبسواب الصسحابة غيره إذ قال قائلهم: نبيكم غوى تالله ما أوحى إلىك وإنما حتى هوى النجم المبين مكذبا أبداره حتى الصباح أقام؟ أم ياليت شبعري ما فضيلة مدع أبعزله عند الصلاة مؤخرا؟ أم رده في يوم بعث براءة إن كان أوحى الله جال جالاله

٠٠٠٠الكُدقُقُ

رجالا كريما منك خايرا مفضلا إلا على ؟ يا خليلي اسسألا ولى لعمرك خائفا متوجلا؟ حدر المنهد هاريا ومهرولا متخاذلين إلى النبي وأقبلا حسسن وقام بها المقام المهولا؟ قلع الرتاج وحصن خيبرزلزلا معنى دقيق صيفاته لين يعقلا شعق الحجاب مجسردا وتوصلا لولا كمالك نقصيه لين يكملا قرنت بدكرك فرضها لن يقبلا رجحت مناقبه وكان الأفضلا أولاك ربك ذو الجلل وفضلا متسافل الدرجات يحسد من علا بالغائبات عدرت فيكلن غلا أفلت وقد شهدت برجعتها الملا مدا فأصبح ماؤه مستسفلا فيها لسلمان بعثت مغسلا إيضاح كشبف قضية لن تعقلا فرحا وقد فصلت فيها المجملا عسيرالمخاض لعرسيه فتسهلا أهل الرقيم فخاطبوك معجلا ومكلم الأمسوات في رمس البلي وحسين مطروح بعرصة كربلا أفديه مستلوب اللباس مستربلا بدمائه تسرب الجبين مرملا مما سبوی دمه المبدد منهلا بسسريسره جبريسل كسان موكسل وطات وصدر غادرته مفصلا؟

أن لا يـؤديـهـا ســواك فترتضى أفهل مضيي قصيدا بها متوجها أم يسوم خيبر إذ برايلة أحمد ومضيى بها الشاني فسآب يجرها هلا سالتهما وقدنكصابها من كان أوردها الحتوف سوى أبي وأبساد مرحبهم ومسديمينه يا علة الأشيياء والسبب الذي إلا لمن كشيف الغطاء له ومن يكفيك فخرا أن دين محمد وفرايض الصباوات ليولا إنها يا من إذا عدت مناقب غيره إنى لأعهدر حاسيديك على الدي إن يحسدوك على علاك فإنما إحياؤك الموتى ونطقك مخبرا وبسردك الشهمس المنيرة بعدما ونفوذ أمرك في الفرات وقد طما وبليلة نحوالمداين قاصدا وقضية الثعبان حين أتاك في فحللت مشكلها فآب لعلمه والليث يوم أتاك حين دعوت في وعلوت من فوق البسياط مخاطبا أمخاطب الأذياب في فلواتها يا ليت في الإحياء شخصك حاضر عريان يكسبوه الصبعيد ملابسيا متوسيدا حير الصيخور معفرا ظـمـآن مجـروح الجــوارح لم يجد ولصيدره تطأ الخيول وطالما عقرت أمسا علمت لأي معظم

شبرفا له كان النبي مقبلا ولهاء معولة تجاوب معولا سأسى النسباء الناديات الثكلا هجروا القصور وأنسبوا وحش الفلا أمست بأرض الغاضرية أفلا ضير البطوي ونزيلها لن يخذلا كرماً وإن قابلت ليثا مشبلا بأبى الفريق الظاعن المترحلا تسسري فلن يجدون عنها معزلا شياطي المضرات عين المتواطين موئلا وأبيك تقتنص البغاث الأجدلا بسيوفهم دمهم يسراق محللا زرق الأسهنة والوشهيج الذبلا أسيضا وكلل في الحقيقة مبتلى بدم الوريد وذا يساق مغللا أسبراً وتضترس الكلاب الأشبيلا شقل الحديد مقيدا ومكبلا متوجعاً لمسابه متوجلا كانت له بين المحامل محملا لولا الضراعنة الطواغيت الأولى قلقاً ولا قلب الوصيى مقلقلا نسيران حسرب حسرها لسن يصطلى مخلوق عليه محققا أو مبطلا حل وبمنعه العصباة الضبللا ودعا وصالى راكعا وتنضلا سبيحان من وهب العطاء وأجزلا وأنا الذي بسبواكم لن أشعلا ردوا وقد كسبوا على القيل القلا بنفايس الحسينات مفعمة ملا

ولشغره يعلوالقضيب وطالما وبنوه في أسسر الطغاة صوارخ ونسىاؤه من حوله يندبنه يندين أكرم سبيد من سيادة بأبى بسدورا في المدينة طلعا آسساد حسرب لا يمسس عفاتها من تلق منهم تلق غيثا مسبلا نزحت بهم عن عقرهم أيدي العدا سسساروا حشيشا والمنايا حولهم ضياقت بهم أوطانهم فتبينوا ظفرت بهم أيدي البغاة فلم أخل منعوهم ماء الضرات ودونه هجرت روسيهم الجسيوم فواصلت يبكى أسسيرهم لفقد قتيلهم هـــذا بمـيـل عــلـى الـيــمــين معضرا ومن العجائب أن تقاد أسبودها لهفى لزين العابدين يقادفي متقلقلا في قيده متثقلا أفدى الأسسيروليت خدي موطنا أقسيمت بالرحمن حلفة صيادق ما بات قلب محمد في سبطه خانوا مواثيق النبى وأججوا يا صباحب الأعسراف يعرض كل يا صباحب الحوض المساح لحزيه يا خيرمن لبي وطاف ومن سعى ظفرت يدي منكم بقسم وافر شيغلت بنوالدنيا بمدح ملوكهم وتصرددوا لصوفادة لكنهم ومنحتكم مدحي فرحب خزانتي

وأنسا الغني بكم ولا فقر ومن مــولاي دونــك مـن "عـلـي " مـدحــة ليسن النضارنظيرها لكنها فاستجلها مني عروسيا غادة فصداقها منك القبول فكن لها وعليكم مني التحية ما دعا

صبلى عبليك الله منا سبح الحيا

#### القصيدة الخامسة:

حلت عليك عقود المسزن يا حلل وحاكت الورق في أعلا غصونك إذ يرهوعالى الربع من أنسواره لمع وافترية شغرك المأنوس مبتسما ولا انشنت فيك بانات اللوى طربا وقارن السبعديا سبعدي وما حجبت يروق طري بروق منك لامعة يذكى من الشوق في قلبي لهيب جوى فإن تضوع من أعلى رباك لنا فهو السدواء لا دواء مبرحة أقسمت يا وطني لم يهنني وطري لي بالربوع فسؤاد منك مرتبع لا تحسبين الليالي حدثت خلدي لا كنت إن قادني عن قاطنيك هوى أنسى ولي فيك بين السسرب جارية غسراء سساحرة الألحساظ مانعة في قدها هيف في خصرها نحف يرنح السدل عطفيها إذا خطرت تريك حول بياض حمرة ذهبت ما خلت من قبل فتك من لواحظها

وتبسمت لبكائله شغرالكلا وصافحتك أكف الطليا طلل حاكت بك السودق جلبابا له مثل ويستسمل السربع مسن نسسواره حلل ثغرالأقاح وحياك الحيا العطل إلا وللورق في أوراقها زجل عن الجاذر فيك الحجب والكلل تحت السيحاب وجنح الليل منسدل كأنما لمعها في ناظري شعل رياك والروضى مطلول به خضل نعل منها إذا أودت بنا العلل مد بان عنى منك البان والاثل وفي السرواحسل جسسم عنك مرتحل بحادث فهوعن ذكراك مشتغل أو مال بي ملل أو حال بي حول مقيدي في هواها الشبكل والشبكل الألفاظ مائسة في مشيها ميل ي خدها صلف في ردفها ثقل كها ترنح سيكرا شيارب ثهل بنضرتى في الهوى خد لها صقل

أن تقتل الأسهد في غاباتها المقل

ملك الغنا لسبواكم لن يسبألا

عربة الألفاظ مبادقة الولا در تكامل نظمه فتفصيلا

بكرا لغيرك حسنها لن يجتلى

يا بن المحارم سامعا متقبلا

داعيى الفلاح إلى الصيلاة مهللا

يرعله شبيب وعيشني ناعلم خضل والسدار جامعة والشيمل مشتمل تسروق فيه لى الفرلان والفرل البرأسي وهبو بشبهب الشبيب مشتعل لى أحرف ليس معنى شكلها شكل وعهد الغانيات كفئ الظل منتقل وقابا وه بعدوان وما قبلوا غدرا وما عدلوافي الحب بل عدلوا وما تهيا له لحد ولا غسل المصطفى عنهم لاه ومشتغل أنسى تسبود أسبود الغابة الهمل تيقنوا إنه في ذاك منتحل لهم أمانيهم والجهل والأملل فياله حادث مستصعب جلل من غيرما سبب بالناريشتعل بين الأراذل محتف بهم وكل ودوله ملكت أملاكها السيضل برتبة الوحى مقرون ومتصل والحكم الربوبي لولا معشر جهلوا ؟ ولا وقار ولا علم ولا عمل بخيركم وهدو مسسرور بها جذل الثاني ففي أي قول يصدق الرجل ؟ وافتض من فضها العدوان والحدل فلم يسبد لها من حسادث خلل أمية وكذا الأحقاد تنتقل بعض لبعض فبئس الحكم والدول الله عن حكمه ناء ومعتزل يرهده في البرايا يضرب المثل والناس باللات والعرى لهم شغل

عهدي بها حين ريعان الشبيبة لم وليل فسودي ما لاح الصباح به وربيع لهوي مأنوسي جوانيه حتى إذا خالط الليل الصباح وأضحى وخط وخط مشيبي في صحيفته مالت إلى الهجر من بعد الوصال من معشر عدلوا عن عهد حيدرة وبدلوا قولهم يوم "الغدير"له حتى إذا فيهم الهادي البشير قضى مالوا إلىه سراعا والوصي برزؤ وقلدوها عتيقا لا أبالهم وخاطبوه أمييرالم ومنين وقد وأجمعوا الأمرفيما بينهم وغوت أن يحرقوا منزل النزهراء فاطمة بيت به خمسة جبريل سادسهم وأخسرج المرتضى عن عقر منزله يا للرجال لدين قل ناصره أضرحى أجريرابن جدعان لله خلفا فأين أخللف تيم والخلافة ولا فـخـار ولا زهـد ولا ورع وقال: منها أقياوني فلست إذا وفضها وهومنها المستقيل على شم اقتفتها عدي من عداوتها أضبحي يسبيربها عن قصيد سيرتها وأجهع الشبوري الشبورى فقلدها تداولوها على ظلم وأرثها وصياحب الأمسر والمنصبوص فيه بإذن أخسو الرسسول وخيرا لأوصسياء ومن وأقصدم التقوم في الإستسلام سابقة

٠٠٠الكُدقُقُ

الدين واهية في نصبها ميل والليث ليث الشبري والضارس البطل غے ولا مقتدی آرائے ہیل طفلا وأعلى محلا وهو مكتهل يقابل الننب بالحسنى ويحتمل الحسسين من بعده والظلم متصل إلىه بالكتب تسبعي منهم الرسيل يوما ولا قربته منهم الإبل طباعهم يستمد الغدر والدخل لكن إلىه بما قد سساوه وصلوا مــن سـعــة في وردهـــا عــل منهم على موعد من دونه العطل عن سياقها وذكي من وقيدها شعل شه العرانين ما مالوا ولا نكلوا دون المنسون من العسسالة العسسل السبابغات وللخطية اعتقلوا ارتاحوا إلى جنة الضردوس وارتحلوا كشيفا فهان عليهم فيه ما بذلوا نفيسية فعلوا قيدرا بما فعلوا قد قاته واكم من مارق قته وا بين الطغاة وقد ضاقت به السبل رهب ولا راعب جبين ولا فشيل سيل تمكن في أمسواجه جبل بالترب سياجدة من وقعه القلل أخدى الجواد فأمسى وهو منتعل القول الصدوق وصدق القول ممتثل صرعى فمنعفر منهم ومنجدل حفت به البيض واحتاطت به الأسل عطفا فخامرها من بأسه ذهل أو أجدل

ورافع الحق بعد الخفض حين قناة الأروع الماجه المقدام إذ نكصوا من لم يعش في غدواة الجاهلين ذوي عافوه وهو أعيف الناس دونهم وإنكه لم يرل حلما ومكرمة حتى قضى وهو مظلوم وقد ظلم من بعد ما وعدوه النصر واختلفت فليته كف كفاعن رعايتهم قوم بهم نافق سيوق النفاق ومن تسالله مسا وصسلوا يسومسا قسرابسه وحبرموا دونه ماء الضرات وللكلاب وبيتوه وقد ضياق الفسيح به حتى إذا الحرب فيهم من غد كشفت تبادرت فتية من دونه غرر كأنما يجتنى حالوا لأنفسهم تسربلوا في متون السابقات دلاص وطلقوا دونه الدنيا الدنية و تسراءت الحسورية أعسلا الجنسان لهم سالت على البيض منهم أنفس طهرت إن يقتلوا ما في كل معركة لهضى لسبيط رسبول الله منضردا يلقى السعداة بقلب لا يخامره كانسه كالما مسر الجسواد به ألقى الحسيام عليهم راكعا فهوت قدت نعالاته هاماتهم فيها وقد رواه حمید نجل مسلم ذو إذ قال: لم أر مكشورا عشيرته يوما بأربط جأشا من حسين وقد كأنما قسبور ألقى على حمر

شيطرا خمودا وشيطر خيفة وجل وحان عند انقضاء المدة الأحل حميد النكر ما راعيه ذل ولا فشل خبائه وبه من أسهم قرل قلب تـزايـد فيه الـوجـد والـوجـل معنى شيمائله من نسيجها سيمل عنها بكرب المصوت مشتغل تسبتروجها شيأنه الخجل قتل ابن فاطمة لا يحمد العجل بجده ختمت في الأمسة الرسسل؟ ذريسة لا يسداني مجدها زحل نار الجحيم وقد يردي الفتى الزلل يجدى عتاب لأهل الكفران عدلوا؟ الله مرتشيفا في شغره قيل لـــدن بمـيــل بـــه طـــورا ويـعــــدل قلب تقلب فيه الحزن والثكل دهرا فخاب رجانا فيه والأملل وغاب في الترب عنا وهو مكتمل فحل في وجهها من دوننا الطفل والمجد منهدم البنيان منتقل منذ أدرك المجد أمسى وهو معتقل بين اللئام وسيدت دونيك السبل ظفرا ولا أسبدا يغتاله حمل ومنه ري إلى العافين متصل أسسرى تجاذبنا الأشسرار والسيفل وزاجــر العيس لا رفـق ولا مهل بنا إلى ابن زياد الاينق الذلل ماعشت جايحة تعلولها شعل تسروى السمسوارم والخطية الذبل

ر ف سر ده ادره حتى إذا أن ما إن لا مرد له أردوه كالطود عن ظهر الجواد لهضى وقد راح ينعاه الجواد إلى لهضى لزينب تسبعى نحوه ولها فمذرأتك سبليبا للشبمال على هوت مقبلة منه المحاسين والحسين تدافع الشمرعنه باليمين وبالشمال تقول: يا شهر لا تعجل عليه ففي أليسس ذا ابسن علي والبتول ومن هــذا الإمــام الــذي ينمى إلى شبرف إياك من زلة تصلى بها أبدا أبيى الشبقى لها إلا الخلاف وهل ومسريحتنز رأسسا طالما لرسبول حتى إذا عاينت منه الكريم على ألقت لفرط الأسبى منها البنان على تـقـول: يا واحـدا كـنا نـؤمـلـه ويا هلالا علا في سبعده شرفا أخيى لقد كنت شمسا يستضاء بها وركسن مجد تداعي من قواعده وطرف سبق يضوت الطرف سرعته ما خلت من قبل ما أمسيت مرتهنا أن يوغل اليوم في البازي إن ظفرت كلا ولا خلت بحرا مات من ظمأ فليت عينك بعد الحجب تنظرنا يسسيرونا عالى الأقستاب عارية فليت لم تركو فانا ولا وخدت إيها على حسيرة في كيل جانحة أيقتل السبط ظمآنا ومن دمه

ويستكن الترب لاغستل ولاكفن وتسبتباح بأرضى الطف نسبوته بالله أقسم والهادي البشيروبيت لولا الأولى نقضوا عهد الوصبي وما لم يغل قوما على أبناء حيدرة يا صباح طف بي إذا جئت الطفوف وابك البدور التي في السترب آفلة وابك الشفاه التي لم ترومن عطش يا آل أحمد يا سيفن النجاة ومن وحقكم ما بداشهر المحرم لي ولا استهل بنا إلا استهل من حزنا لكم ومواساة وليس لملوك فإن يكن فاتكم نصري فلي مدح عرائس حدت الحادون من طرب فدونكم من (على) عبد عبدكم رقت فراقت معانيها الحسبان فلا أعددتها جنة من حرنار لظي صلى الإله عليكم ما شدت طربا

لكن له من نجيع النحر مغتسل ودون نسسوة حسرب تنضسرب الكلل الله طاف به حاف ومنتعل جاءت به قدما في ظلمها الأول من المسوارد ما تسروى به الغلل على تلك المعالم والأثساريا رجل بعد الكمال تغشى نورها الظلل لكن عليهن من سيل الدما بلل عليهم بعد رب العرشى أتكل إلا ولي ناظر بالسبهد مكتحل الأجفان لي مدمع في الخد منهمل بدمع عالى مالكه بخل بمجدكم أبداما عشبت تتصل بها تعرس أحيانا وترتحل فريدة طاب منها المدح والغزل يماثل الطول منها السبعة الطول أرجوبها جنة أنهارها عسل ورق على ورق والليل منسدل

> القصيدة السادســة ويذكر فيها مدينته وشــوق الطفولة والتعلم بها مع أصدقائه، وذكرُ الشهيد عَليه السَّلامُ:

عسى موعد إن صبح منك قبول فرب صبا تهدي إلى رسالة تطاول عمر العتبيا عتب بيننا أفي كل يصوم للعتاب رسائل سائل عتب لا يسرد جوابها يحدل عليها من وسائل سائل عسى مسمع يصغى إلى يقول مسمع وأعجب شبيئ أن أراك غرية

تسؤديسه إن عسز السرسسول قبول لها منك إن عنز الوصيول وصول وليسس إلى ما نرتجيه سبيل مجددة ما بيننا ورسول ونفث صيدورية السيطور يطول خضوع ومن شبكوى الفصيال فصول فيعطف قاسس أو يسرق ملول بهجري وللوشيي عالى قبول

وكسل سيخبى بالسوعسود بخييل أخالك غصنا والغصبون تميل لخلقك منها ف العدول عدول وماظعنت للظاعنين قفول فريق التداني فرقة ورحيل سيحبت للسيحب فيه ذيول ولا ابتهجت للطل فيه طلول بايا عالى تاك السربوع بايال بها راتعا بين الفصول فصيل ومعهدها ممن عهدت محيل غريب وفيها الأجنبي أهيل ونحن بشرقى الأثيب نزول ذبيول ولا عيود السربيوع هزيل وصبحب الهوي سيهل لحدي ذلول بطي ولا طرف السبعود كليل وللامن من واشن على شهول عضاف وأبناء العضاف قليل ولم بكم حاد وأم دليل مقيل ولا مما جناه مقيل عسلاج نحول لا يسكساد يحول وأعجب مايشيفي العليل عليل مشالكم أو عسز منك مثيل بناديم من لمع السبروق زميل يبل غليل أويبل عليل لحدي بحريق الشغرمنك بديل عسساه لمعتبل الشهمال شهمول ومتهمة في الركب ليسس تول لها ألم بين الضيلوع دخيل

جية نفسى بالوعود مع القلا وما لظماء السمرب خلفك إنما وقد كنت أبكى والديار أنيسة فكيف وقد شيط الميزار وروعت إذا غبتم عن ربع حلة بابل: فلا ولا ابتسلمت للثغر فيله مباسم ولا هب معتل النسيم ولا سيرت ولا صيدرت عنها السيوام ولا غدا ولا بسرزت في حلة سندسية وما النضع فيها وهي غيرأو أهل تنكرمنها عرفها فأهليها رعيى الله أياما بظل جنابها ليالى لأعسود الربيع يجفه بها كنت أصبو والصبالي مسعد وإذ نحن لا طرف الوعود عن اللقا نبيت ولا غير العضاف شبعارنا كروحين في جسم أقاما على الوفا إلى أن تداعى بالضراق فريقكم تقاضي الهوى منى فما لضلاله فحسبى إذ شبطت بكم غربة النوى أروم بمعتل الصبا برء علتي لعل الصبا إن شبطت البدار أودنا أحيى الحيا إن شبط من صبوب أرضكم تمر بنافي الليل وهنا بريها سسرى وبسريق الشغر وهنسا كأنما وأنشيأ شيمال الغورلي منك نشوة أمتهم قلبي من البين سلوة أغسرك إني سساتر عنك لوعة

٠٠٠٠العُدقُقُ

ولكن صبري يا أميه جميل بغدر ولا يثنيه عنك عدول إذا ريع في جنب الخليل خليل وكسل خسيسق بالجسيسل جسيس وما كل قوال لديك فعول لهن قسدود في الغلائل ميل وفي الكف من طول المكارم طول وسسر عستاب لم يسزله مريل وأكسرم مسسوؤل لسدي وسسول وينشرها منك الرجا فتطول كماغريوما بالطفوف قتيل وصبب لها دمع عليه همول وريع له حزن بها وسهول وخيل العدى بغيا عليه تجول؟ يشبير إلى أنصباره ويقول ويطمع في نفس العزيز ذليل وقد وضحت للسالكين سبيل نمته إلى أزكسى الضروع أصبول وللبيض من وقع الصنفاح صليل وتسملم فتيان لنا وكهول؟ وأيسن عسن السعدل السكريم عدول؟ مسرارا ولسناعن علاك نحول أسسود لها بسين العريس شسبول لها الخطي يسوم الكريهة غيل كماة على قب الفحول فحول غيروث لها للسائلين سيول وفي النقع أضبواء السبيوف دليل فروس لأشسلاء الكماة أكول؟ للديله وآذي اللدماء شلمول

فلا تحسبي إنى تناسيت عهدكم ثقى بخليل لا يغادر خله جميل خالال لا ياراع خليله خليق بأفعال الجميل خلاقه يزين مقال الصدق منه فعاله غضيض إذا البيض الحسبان تأودت ففى الطرف دون القاصيرات تقاصر أمسا وعسفاف لا يدنسسه الخنا لأنست لقلبى حيث كنت مسرة يقصر آمسالي صسدودك والقلى وتعلق آمسالي غسرورا بقربكم قتيل بكت حزنا عليه سمائها وزلزلت الأرضى البسبيط لفقده أ أنسبى حسبينا للسبهام رمية أأنسياه إذ ضاقت به الأرضى مذهبا أعيدكم بالله أن تسردوا السردي ألا فاذهبوا فاليل قد مد سجفه فشاب إلىك قائلا كل أقيل يقولون والسهر السدان شهوارع أنسيلم مولانا وحيدا إلى العدى ونعدل خوف الموتعن منهج الهدى نسود بسأن نبيلي وننشسر للبلي وثاروا لأخد الشار قدما كأنهم مغاويار عارسان عارستها يلوم غارة حماة إذا ما خيف للثغر جانب ليوث لها في السدار عين وقايع أدلتها في الليل أضبواء نورها يام بها قصيد المغالب أغلب له الخط كوب والجماجم أكوس

ولا يختشىي وقع النبال نبيل بليغ إذا فاه البليغ قاؤول ومن أحمد عند الخطابة قيل فعماه منها جعفر وعقيل لأحمد والطهر البتول سليل ولا كل أم في النسباء بتول فخار إذا عد الفخار أثيل لغيرك محكروه المسذاق وبيل على مهل إلا وأنست عجول كشيب ذرته الريح وهدومهيل ولا علل إلا وهلو منك عليل لدي الطف من آل الرسيول قبيل كواكبها حول السيماك حلول شعسرار السورى عسن ورده ونغول وغالته من أيدي الحدوادث غول وقد مسلأ البيداء منه صهيل لراكبه والسسرج منه يميل لهن على السندب الكريم عويل عالى ندبها محزونة وتقول وحساق بسه عند الكمال أفسول ويخسسأ عنها الطرف وهو كليل تغشياه بعد الاختصيرار ذبول تعاهده غب العهاد محول وفي غربه للمرهفات فلول ومخلبه ماضي الغرار صقيل له بين أشسراك الضباع حصول ولا في ظلل المكرمات مقيل سسواك فيحمى في حماه نزيل ولا كاد حسن الحال منك يحول

رى الموت لا يخشهاه والنبل واقع صبوول إذا كر الكمي مناجز له من على في الخطوب شبجاعة إذا شبمخت في ذروة المجد هاشيم كفاه عاوا في البرية أنه فما كل جدية الرجال محمد حسسين أخسو المجد المنيث ومسن له أرى المسوت علنبا في لهاك وصابه فما مر ذو باسس إلى مر باسمه كان الأعادي حين صلت مبارزا وما نهل لخطي منك ولا الظبا بنفسى وأهلى عافر الخط حوله كان حسينا فيهم بدرهالة قضى ظاميا والماء طام تصده وحنز وريد السبط دون وروده وآب جـواد السبيط يهتف ناعيا فلما سبمعن الطاهرات نعيه بسرزن سيليبات الحسلسي نسوادبسا بنفسى أخت السبط تعلن ندبها أخسى يا هلالا غاب بعد طلوعه أخي كنت شمسا يكسف الشمس نورها وغصنا يسروق الناظرين نضارة وربعا يميرالوافدين ربيعه وعضبا رماه الدهر في دار غربة وضيرغام غيل غيل من دون عرسه فلم أر دون الخدر قبلك خادرا أصببت فلا ثوب الماثرصيب ولا الجود موجود ولا ذو حمية ولا صيافحت منك الصيفاح محاسنا

٠٠٠الگدقة

ولا غالها في القبر منك مغيل تسلوح عملينا ذلسة وخمول وتحكم فينا أعبد ونغول وتننزع أقسراط لننا وحجول وأعروزها بعد الكفاة كفيل لنا كل يدوم رحلة وندزول إذا خفقت للظالمين طبول ونارا لها بين الضيلوع دخيل إلى الناسس من رب العباد رسبول على الشيرب منها صيادر ونهول وآل زياد في القصيور نزول إذا أن مأسسور بكته شكول تسييربهم تحت البنود خيول تحادله شهم الجبال ترول وحــزنى وإن طـال الــزمـان طويـل كـــذا كــل رزؤ للجليل جليل مفيد ولا الصبير الجميل جميل فحزنى على مرالدهور ثقيل مسلالا فسإني للبكاء مطيل ولا جنف من دمعي عليك مسيل خليا وما دمع الحلي هطول يحللها حرالأسسى فتسيل كشير وذو حرن عليك قليل دنى وأجسر المخلصين جزيل وأخسرني عن نصر جيلك جيل أصبول بها للشبامتين نصول جسيم على أهل النفاق مهول وينصب منها ناصب وجهول ووقع نصبول ما لهن نصبول

ولا تربت منك الترائب في البلا لتنظرنا من بعدعزومنعة تعالج سبلب الحلي عنا علوجها وتبتزأهل اللبس عنا لباسنا ترى أوجها قد غاب عنها وجيهها سعوافربين السنفرية مهمه الفلا تـزيـد خـفوقا يا بـن أم قلوبنا فيالك عينا لا تجف دموعها أيقتل ظمآنا حسين وجده ويمنع شسرب المساء والسسرب آمسن وآل رسيول الله في دار غربة وآل على في القيود شيواحب وآل أبيى سيفيان في عنز دولة مصباب أصبيب البديين منه بيضادح عليك ابن خيرالمرسلين تأسفى جللت فجل السرزؤ فيك على الورى فليس بمجد فيك وجدي ولا البكا إذا خف حزن الشاكلات لسلوة وإن سسام الباكون فيك بكاؤهم فما خف من حرني عليك تأسفى وينكر دمعي فيك من بات قلبه وماهي إلا فيك نفسن نفيسة تبايان فيك القائلون فمعجب فأجربني الدنيا عليك لشانهم فإن فاتنى إدراك يومك سيدي فلى فيك أبكار لوفق جناسها لها رقه المحرون فيك وخطبها يهيم بها سير السولي مسيرة لها في قلوب الملحدين عواسل

بها من "علي " في علاك مناقب ينم عن الأعسراف طيب عرفها إذا نطقت آي الكتاب بفضلكم لساني على التقصير في شيرح وصفكم عليكم سيلام الله ما اتضح الضحى

يقوم عليها في الكتاب دليل فتعلقها للعاقلين عقول فماذا عسى فيما أقول أقول؟ قصيروشيرح الاعتدار طويل وما عاقبت شهسس الأصيل أفول

قال الشيخ الأميني: وذكر له العلامة السيّد أحمد العطار في الجزء الثاني من موسوعته الموسومة بـ ( الرائق ) وقال: قد قالها في مرض موته، قوله:

آن الرحيل وحق فينا ما ترى وظعنت عمن وديوم ترحلي ونقلت من سعة القصور وروحها وتصبرهت أيامنا فكأنها ومسروعسة بالبين كساد فسؤادها وتقول إذ آن الرحيل ودمعها يا نازلا بحشاشتي ومخلفي فالى من الملجأ سيواك لنا إذا فأجبتها والعين كوب فراقها أنتم وديعة ذي الجللال كما غدا يا مؤنسى في وحدتى إذ عاينت أنا واثق بك لا أرى شخصيهما فبحق قوم ائتمنتهم على إلَّا غيفرت ذنوب عبد نازل لا زاهــد ورء ولا متجنب لكن يدي علقت بحبل ولاكم يا ناصر الإسسلام حين تاودت ومسذل عسز الكفر بعد حمية الله في عبد أتاك مجاوراً إنى أتيتك وافددا ومجاوراً

وسسرت لقطع مضازة البين البرى لو أنها بالروح لي عوض ترى فردا إلى ظلمات أطباق الثرى كانت وكنا طيف أحسلام الكرى من هول يوم البين أن يتفطر قد خط في الخد المخدد أسطرا عرض المخافة والمجاعة والعرا شبطت صبروف البدهير أو خطب عيرا تهمي عملى خمدي نجيعا أحمرا شبخصىي وديعة حيدر خيرالورى عيني نكيراً في اللحود ومنكرا إلا بشيرا سائلي ومبشيرا مكنون سيرك عارفاً ومخبرا بفناء من ألزمت طاعته الورى إثما ولا يوما بعسس أيسسرا ثقة بكم ولنا بذلك مفخرا منه الدعائم فاستقام بالامرا خشيناء عالية الجوانب والبذرى متحصنا بولائكم متسترا ولكل جاروافد حقُّ القرا

#### وفاته:

اتفقت أغلب المصادر التي ترجمت لـ انها لـم تعرف له سـنة ولادة ولا سـنة وفاة، وأنَّ وفاته كانت في الحلَّة، ولكن لم تعرف بالضبط سنة وفاته، وكلّ ما ذكرته هذه المصادر أنَّ وفاته كانت في منتصف القرن الثامن الهجري، وقيل أنّه كان معاصرًا للشيخ الشهيد الأول محمّد بن مكي (٧٨٦هـ)، وجاء في جريدة المرشد البغدادية أنّه توفي في حدود السبعمائة للهجرة، قبره مشهور في الحلَّة الفيحاء، قال الشيخ حرز الدين: « مرقده في الحلَّة عامر ويقع في ملتقي زقاقين نافذين، عليه قبَّة صغيرة بيضاء، وقبره معروف مشهور عند الحلّيين لا ريب فيه» (٢٨)، وقال السماوي: «له قبر معروف يزار ويتبرَّك به وتستجاب عنده الدعوات وتفاض به البركات» (۲۹)، وقال الشيخ اليعقوبي: «الشفهيني المتوفى بحدود الربع الأوّل من القرن الثامن والمدفون في الحلة وقبره في محلة المهدية، وكم تحريت قبره منقباً في الزوايا التي تحت قبّته لعلّي أجد صخرة أو لوحة عليها تاريخ وفاته فلم أجد شيئاً» (٣٠)، ويقع مرقده الشريف في مدينة الحلَّة الفيحاء في محلّة المهدية، بالقرب من مرقد ابن نَما رحمه الله، ويتكوّن مرقده الشريف من صالة طولها وعرضها ٧×١٠ متر مربع، تتقدّمها باب جميلة من خشب الصاج المطرز وبجانبها عمودين مغربيين مغلف بالسيراميك الأخضر، والقبر الشريف يقع في الثلث الأخير من

الصالة على دكة من السيراميك، وتعلو الغرفة قبّة متوسطة الحجم، وقد تمّ إعادة عمارة المرقد الشريف من قبل أهالي الحلّة النجباء وهذا ليس بجديد، فقد سبق إعادة أغلب المراقد الشريفة في هذه المدينة العلمية الكبيرة (٣١).

اتفقت أكثر المصادر أنَّ الشفهيني والشافيني هو شخصية واحدة، ولكن السيّد القزويني رحمه الله ذكر في كتابه «فلك النجاة» عن قبر في محلَّة الجامعين باسم الشافيني، وهـو قبر موجود لحد هذه الساعة في محلّة الجامعين والواقع على شاطئ الحلّة الفيحاء وبقربه الكثير من مراقد العلماء الذين لم نصل إلى ترجمة كاملة لهم، ونحن بصدد البحث والتنقيب، وهذا المرقد الشريف من المحتمل أن يكون للعلاّمة الجليل الشاعر الشيخ داود بن محمّد بن أبي طالب المتوفى بعد سنة ١٠٠١ هجرية والملقّب بابن أبي شافين الجدّ حفصي البحراني، فقد ذكره الشيخ الأميني رحمه الله في الكتاب الذي أظهر فيه الحق وأزهق الباطل قائلاً: كان من حسنات القرن العاشر، ومن مآثر ذلك العصر المحلّى بالمفاخر، شعره مبثوث في مدونات الأدب والموسوعات العربية ومجاميع الشعر، إن ذكر العلم فهو أبو عذره أو حــدّث عن القريض فهو ابن بجدته (٣٢)، فوجود قبره بالحلّة الفيحاء فهو أمر وارد حيث إن الحلَّة في ذلك الزمان كانت قبلة للعلم والعلماء وهي مركز التشيّع لثلاثمائة سنة، وكان يشد الرحال إليها للروي من منهلها

العذب.

# ابن أبي شافين البحراني (٣٣)

الشيخ المحقّق العلاّمة الأديب الحكيم الشيخ داود بن محمّد بن أبي طالب الشهير بابن أبي شافين الجد حفصي البحراني، واحد عصره في الفنون كلّها وله في علوم الأدب اليد الطولى وشعره في غاية الجزالة وقصائد شعره مشهورة، وكان جدلياً حاذقاً في علم المناظرة وآداب البحث، ما ناظر أحداً إلَّا وأفحمه (٣٤) من حسنات القرن العاشر، ومن مآثر ذلك العصر المحلى بالمفاخر، شعره مبثوث في مدونات الأدب، والموسوعات العربية، ومجاميع الشعر، إن ذكر العلم فهو أبو عذره أو حدث عن القريض فهو ابن بجدته، ذكره السيّد على خان وأطراه بقوله: البحر العجاج إلا أنَّـه العذب لا الاجاج، والبدر الوهاج إلا أنه الأســد المهاج، رتبته في الاباءة شــهيرة، ورفعته أسمى من شمس الظهيرة، ولم يكن في مصره وعصره من يدانيه في مدّه وقصره، وهو في العلم فاضل لا يسامي، وفي الأدب فاصل لم يكل الدهر له حساما، إن شهر طبق، وإن نشر عبق، وشعره أبهى من شف البرود، وأشهى من رشف الثغر البرود، وموشحاته الوشاح المفصل، برع في علم المناظرة، له مناظرة مع السيّد حُسين بن حسن الغريفي، ومع الشيخ حُسين بن عبد الصمد الحارثي العاملي والد الشيخ البهائي (٣٥)، ولشاعرنا رسائل منها: «رسالة في علم المنطق»، وهي

رسالة قصيرة، و «شرح للفصول النصيرية» وهو شرح لقسم من كتاب «الفصول النصيرية» للشيخ محمد نصير الطوسي بتعريف ركن الدين محمد بن علي الجرجاني، وله «ديوان شعر» اشتمل على قصائده في مرثية الإمام الحسين عليه السَّلام، درّس بمسجد الشيخ داود المعروف بمدرسة العريبي في البحرين، وتوفي سنة (١٠١٧هـ) ودفن في حجرة بجانب مدرسته (٣٦).

# أقوال العلماء فيه:

قال عنه السيّد علي خان: «الشيخ داود بن أبى شافين البحريني، عالم أديب شاعر معاصر، وذكره صاحب السلافة وأثنى عليه بالعلم والفضل والأدب، وأورد له شعرا كثيراً» (٣٧).

وقال الحر العاملي: «الشيخ داود بن أبي شافين البحراني: عالم ، أديب، شاعر، معاصر، وأثنوا عليه بالعلم والفضل والأدب وأورد له شعرا كثيرا».

وقال الميرزا الأفندي: «عالم فقيه، متكلم جليل، أديب معاصر، وقد توفي في زماننا» (٣٩).

وقال أيضاً: «ورأيت بعض فتواه التي كتبها في القدح والرّد على الصوفية وفي مسألة الاجتهاد والتقليد، وكان يظهر من فضله وقوته في علمي الأصوليين» (٤٠٠).

وقال المحبي: (من العلماء الأجلاء الأدباء، أستاذ السيّد أبى محمّد الحُسين بن

السَّلامُ مشهورة»(٤٥).

وقال كحالة: «داود بن محمّد بن عبد الله البحراني، متكلّم، جدلي، منطقي، شاعر، من آثاره: «رسالة في المنطق» وشرح على الفصول النصيرية في علم الكلام» (٢٤)

وقال السيّد الخوئي: (الشيخ داود بن أبي شافين البحراني، عالم، أديب، شاعر، وذكره صاحب السلافة وأثنى عليه بالعلم والفضل والادب وأورد له شعراً كثيراً» (٤٧).

وقال الجواهري: «داود بن أبي شافين البحراني، عالم أديب، شاعر، وذكره صاحب السلافة وأثنى عليه، بالعلم، والفضل، والأدب»(٤٨).

#### شعره:

كان ابن أبي شافين واحد عصره في الفضل والأدب، ومن العلماء الأجلاء الأدباء، وشعره في غاية الجزالة، لطيف المعنى، فقد اشتهر شعره وخاصة في أهل البيت عليهم السَّلام، فمن شعره قوله:

مصاب له كل المصائب تصغر ووجه التقى والدين أشعث أغبر وأصبح نور الدين وهو مغبر

وقد ضاق ذرعا بالذي فيه أضمروا تلقاه جبريل الأمسين يبشر فدلك وحسي الله لا يتأخر وحط أناس رحلهم قد تأخروا بحر هجيرنساره تتسعر

الحسن بن أحمد بن سليمان الحُسيني الغريفي البحراني وللما توفي تلميذه السيد العلامة الغريفي في سنة ١٠٠١ هـ وبلغ نعيه إلى شيخه الشيخ داود ابن أبي شافين البحراني استرجع الشيخ وأنشد بديهة:

#### هلك القصر يا همام فغني

طربا منك في أعالي الغصون(٤١)

وقال عنه البلادي: «كان هذا الشيخ من أكابر العلماء وأساطين الحكماء» (٤٢). وقال عنه السماوي: «كان واحد العصر

وقــال عنــه الســماوي: «كان واحــد العصر فــي الفضــل والأدب، وأعجوبــة الزّمان في الخطابة»(٤٣).

وقال عنه الشيخ الأميني: «كان من العلماء الأجلاء، ومن حسنات القرن العاشر، شعره مثبوت في مدونات الأدب، والموسوعات العربية» (٤٤).

وقال الماحوزي: «الشيخ المحقق داود بن محمّد واحد عصره غير مدافع، له في علوم الأدب اليد الطولى، وشعره في غاية الجزالة، وقصائده في مرثية الحُسين عَليه أجل مصابي في الحياة وأكبر مصاب به الأفاق أظلم نورها مصاب به أطواد علم تدكدكت إلى أن قال فيها:

وسار النّبيّ الطهر من أرضى مكة ولما أتى نحو (الغدير) برحله بنصب (علي) واليا وخليفة فيرد من القوم الذين تقدموا ولم يك تلك الأرضى منزل راكب

رقى منبرالأكسوارط هرمطهر فأثنى على الله الكريم مقدسا بان جاءني فيه من الله عزمة وإني على اسبم الله قمت مبلغا على أخسي في أمتي وخليفتي وطاعته فرض على كل مؤمن ألا فاسمعوا قولي وكونوا لأمره ألا فاسمعوا قولي وكونوا لأمره ألست باولى منكم بنفوسكم؟

ويصدع بالأمر العظيم وينذر وشنى بمدح المرتضى وهدو مخبر وأن أنا لم أصدع فإني مقصر رسالته والله للحق ينصر وسالته والله للحق ينصر وناصدر دين الله والحدق ينصر وعصيانه الذنب الذي ليس يغفر مطيعين في جنب الإله فتوجروا فقالوا: نعم نص من الله يذكر فحمولاه بعدي والخليفة حيدر

والتقطنا هذه الأبيات من قصيدة كبيرة لشاعرنا ( ابن أبي شافين) تبلغ خمسمائة وثمانين بيتاً توجد في المجاميع المخطوطة العتيقة وهي قصيدة رقيقة وسهلة، لطيفة المعنى، يقول فيها:

أنسا والله المسعاني كل أن مسر حالي كل أن مسر حالي كل ماغنى السهوى لي وغدا يسمقيه كاسمات في الله وغلام المسعية المسلم في الله والله وبه يدان المسمول المسلما والله وقال المسلما في المسلما في المسلما المس

بالهوى شروقي أعرب

في الهوى يا صاح أغرب

له لامية وموشحة دالية تناهز ٤٢ بيتا مطلعها:

ق ل لأه ل الع ذل: لووج دوا

أوق دوا في كل جارحة فاستعد الهائم أيها اللائم

مسن رسيسس الحسب مسانجد زفسرة في القلب تتقد فالهوى حاكم إن عصبى أحد وله قصيدة يرثى بها الإمام السبط عَلَيْه السَّلامُ تناهز ٣٧ بيتاً ذكرها له شيخنا الطريحي في المنتخب ١٢٧/١ مستهلها:

> هلم وانبك أصبحاب العباء ها م وانبك مقتولاً بكته

ونسرشي سببط خسيرا لأنبياء ملائكة الإلكه من السهاء

وذكر الشيخ لطف الله بن على بن لطف الله الجد حفصي البحراني في مجموعته الشعرية (٤٩) له قصيدة تبلغ ٧١ بيتا في رثاء الإمام السبط الطاهر عَلَيْهِ السَّلامُ أوَّلها:

قف ابالرسوم الخاليات الدوائر تنوعلى فقد البدور الزواهر بدور لأل المصطفى قد تجللت فضى كل قصرمنهم قمرشوى

بعارض جون فاختفت بدياجر وجلل من غيم الغموم بساتر

وفي تلك المجموعة له في رثاء الإمام السبط عَلَيْه السَّلامُ تناهز ٤٢ بيتا مطلعها:

قف بالطفوف بتذكار وتزفار واستحب ذيبول الأسسى فيها ونتح أستفا وانــــثر عـلـى ذهــب الخــديــن مــن درر ونح هناك بليعات الأسسى جزعا وعرز نفسك عن أثرواب سيلوتها لهفى وقد مات عطشانا بغصته كأنما مهره في جريه فلك

وذب من الحنزن ذوب التبرية النار نوح القماري على فقدان أقمار الدمع الهتون وياقوت الدم الجاري فماعلى الواله المحزون منعار على القتيل الذبيح المضرد العاري يستقى النجيع ببتار وخطار ووجهه قمرية أفقه سياري

وله قصيدة يمدح بها النّبيّ الأعظم ووصيّه الطاهر وآلهما صلوات الله عليهم أوّلها:

بدا يختال في ثبوب الحرير فقلنا: نـورفجرمستطير وقد مائل أم غصين بان عليه بدرتم شعشعاني ألا يا يوسيفي الحسين كم كم وكه يا فتنة العشاق اظلم

فعم الكون من شهر العبير جبينك؟ أم سننا القمر المنير؟ تشنى؟ أم قضيب خيرانى؟ بنور في الدياجي مستطير؟ ف وادي من لهيب الشوق يضرم؟ وما لي في البرايا من نصير؟

ويقول فيها:

فيان ضبيعت شبيئا من ودادي ومبعوث إلى كيل العباد وهيل أصبلي لظي نيار توقد وحب المرتضي الطهر المسيدد بيم داود يجزي في المعاد وينجو كيل عبيد ذي وداد

فحسبي حب أحمد خيرهادي البشير شيفيع الخلق والهادي البشير وعندي حب خيرالخلق أحمد وحب الأل باق في ضيميري؟ نجاة من لظي ذات اتقاد بحب الأل والهادي البشير(٥٠)

# خلاصة البحث

علي بن الحُسين الشفهيني، فإنّي أجزم بأنّي لم الحط بكلّ شيء عن شيخنا المذكور إلاّ إنّني توصلت إلى نتائج من خلال بحثي عنه: ١- أنَّ كلّ من ترجم للشيخ الشفهيني رحمه الله ذكر إنّه شاعر وعلاّمة حلِّي، وما ذكره الميسرزا الأفندي في كتابه رياض العلماء وتبعه على ذلك الخونساري في روضاته والأمين العاملي في أعيانه إنه كان عاملياً لم ينهض، فلو كان عاملياً لكان الخبير العالم الحر العاملي صاحب «أمل الآمل» والذي ذكر أحوال علماء

بعد أن انتهيت من البحث عن الشيخ

٢- هناك مجموعة من مقطوعاته الشعرية يذكر
 وعلى لسان الشيخ الشفهيني رحمه الله بأنه
 حلّى وأنه كان في الجامعين.

عامل ذكر إنّه حلّى، وكذلك أغلب رجال

التراجم.

٣- ما ذكر حول لقبه، فإن الآراء تكاثرت حول هذا اللقب، ولكنني لم أعرف الجذور التاريخية لهذه الكلمة، ومعناها الدقيق، ويبدو ان أصلها كردية أو سريانية أو فارسية أو أعجمية، وعلى الأرجح مثل كثير من مصطلحاتنا الدارجة التي تحتوي على المئات من المصطلحات المذكورة، وكانت هذه اللغات الغالبة على أهل الحلة حتى بعد سقوط بغداد بيد المغول، وما أثبتناه هو الصحيح بأنّه ينتسب إلى قرية حلّية تسمى بهذا الاسم والكلمة.
 ٤- يوجد في الحلّة مرقدين الأوّل كما ذكرنا (الشفهيني) والثاني (الشافيني) وبعد الدراسة ظهر كانت في مدينة الحلّة ووفاته بها وهذا رأي

ولكن السيّد القزويني - رحمه الله-

أغلب العلماء.

ذكر في كتابه « فلك النجاة « عن قبر في محلّة الجامعين باسم الشافيني، وهو قبر موجود لحد هذه الساعة في محلّة الجامعين والواقع على شاطئ الحلّة الفيحاء، وبقربه الكثير من مراقد العلماء الذين لم نصل إلى ترجمة كاملة لهم،

ونحن بصدد البحث والتنقيب، وهذا المرقد الشريف من المحتمل أنْ يكون للعلاّمة الجليل الشاعر الشيخ داود بن محمّد بن أبي طالب المتوفى بعد سنة ١٠٠١ هجرية، والملقّب بابن أبي شافين الجدّ حفصي البحراني.

# الهوامش

- ١- نهج البلاغة خطبة رقم ٣١.
- ٢- المجلسي: بحار الأنوار ١٠٤/ ١٧٩، القمي: وقائع الأيام ص ٣٠٢.
- ٣- الأميني: عبد الحسين أحمد النَّجفي ( ت١٣٩٠هـ) الغدير في الكتاب والسنة والأدب،
   دارالكتاب العربي، بيروت ط/٣ (١٣٨٧هـ): ٢/ ٣٥٦ رقم ٧١.
- ٤- الحموي: ياقوت بن عبدالله الرومي (ت ٦٢٦ هـ)، معجم البلدان، دار إحياء التراث العربي،
   بيروت (د.ت): ٣/٢٢.
  - ٥- الخاقاني، على ( ١٣٩٩هـ) شعراء الحلَّة ٣/ ٤٠١.
- ٦- عبد الله الأفندي الأصبهاني (ت ١٣٠٠هـ) رياض العلماء وحِياض الفضلاء، قم، مكتبة المرعشي النَّجفي (١٤٠٣هـ): ٣/٢٧٨.
  - ٧- رياض العلماء ٣/ ٤٢٧.
- ٨- الحرّ: محمّد بن الحَسن بن علي (ت ١١٠٤ هـ) أمل الآمل (١-٢) مكتبة الأندلس، بغداد
   ١٣٨٥ هـ): ٢/ ١٤١ رقم ٥٦٥ .
- ٩- أغا بزرك طهراني: محمد مُحسن بن علي ( ت١٩٧٠م) طبقات أعلام الشيعة، تحقيق: علي نقى منزوى، دار الكتاب العربي، بيروت (١٩٧٢م): طبقات أعلام الشيعة ١٣٨/٥.
- •١- الخونساري: محمّد باقر الموسوي (ت ١٣١٣هـ) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان (١٤٣١هـ): ٥/٥٠.
  - ١١- اليعقوبي، محمّد على (ت ١٣٨٥هـ) البابليات، دار البيان، النَّجف الأشرف، ١٩٣/١.
- ۱۲- العاملي: محسن بن عبدالكريم الأمين (ت ۱۳۷۲هـ) أعيان الشيعة، دار التعارف للمطبوعات، بيروت (۱۶۰٦هـ): ۲۳۸/۱۲ رقم ۸۳۱٦،
  - ١٣- الذريعة في تصانيف الشيعة (١-٢٥) إيران (١٤٠٨ هـ): ٢٢/ ١٢٩.

١٤- الذريعة إلى تصانيف الشيعة ١٩/١٩.

10- الخفاجي: ثامر كاظم ( الدكتور) معجم المخطوطات الحلّية، مطبعة الكفيل التابعة للعتبة العباسية المقدسة (١٤٣٦هـ): ١/ ٣٣٢.

١٦- التستري: السيّد القاضي نور الله المرعشي (ت ١٠١٩هـ): مجالس المؤمنين ٢/ ٢٨٥.

١٧- أمل الآمل ٢/ ١٤١ رقم ٥٦٥.

١٨- لما ورد من الجناس اللفظي في كل مزدوج من أبياتها، رياض العلماء ٣ / ٤٢٧.

١٩ روضات الجنات ٥/٥١.

٢٠ السيّد حسن الصدر ( ١٣٥٤هـ) تكملة أمل الآمل، تحقيق: أحمد الحسيني دار الأضواء،
 بيروت (١٤٠٧هـ): ص ٢٨٨ رقم ٢٦٧.

۲۱ - السماوي، محمّد طاهر (ت ۱۳۷۰هـ) الطليعة من شعراء الشيعة، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، دار المؤرخ العربي، بيروت ( ۱۲۲هـ): ۲۷/۲ رقم ۱۸۱.

۲۲ أعيان الشيعة ٢١/ ٢٣٨ رقم ٨٣١٦.

٢٣- كركوش، يوسف (ت ١٩٩٠م) تاريخ الحلّة ص ١٢٧.

٢٤- طبقات أعلام الشيعة ٥/١٣٧.

٢٥ ينظر: رياض العلماء ٣/٤٢٧، فقهاء الفيحاء ١/ ٢٣٩، البابليات ١/ ٩٣، الطليعة من شعراء الشيعة ٢/ ٢٧ رقم ١٨١، طبقات أعلام الشيعة ٥/ ١٣٧.

٢٦- أمل الآمل ١٤١/٢ رقم ٥٦٥.

٢٧ قال السيّد حسن الصدر و» شرح قصيدة الشهفيني « في مدح أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلامُ ،
 والشهفيني هو أبو الحسن علي بن الحُسين الشهفيني الحلّي) تكملة أمل الآمل ٣١٨.

٢٨- حرز الدين، محمّد ( ١٣٦٥هـ): مراقد المعارف ١/ ٣٩٢.

٢٩- الطليعة من شعراء الشيعة ٢/ ٢٧ رقم ١٨١.

٣٠- البابليات ١/ ٩٣.

٣١- ينظر ترجمته: مجالس المؤمنين ٢/ ٢٨٥، أمل الآمل ٢/ ١٤١ رقم ٥٦٥، رياض العلماء ٣/ ٢٧٪، روضات الجنات ٥/ ١٥، تكملة أمل الآمل ص ٢٨٨ رقم ٢٦٧، الحصون المنيعة ٢/ ٢٩، ٩٨ وضات الجنات ١/ ١٥، شعراء الحلة ٣/ ٤٠١، البابليات ١/ ٩٣، أدب الطف ١٤٥/. الغدير ٩/٤، أعيان الشيعة ٢/ ٢٣٨ رقم ٢١٨، البابليات ١/ ٩٣، كركوش: تاريخ الحلّة ٢/ ٨٦، الذريعة إلى تصانيف الشيعة ٢٢/ ٢٩، طبقات أعلام الشيعة ٥/ ١٣٨، الخفاجي: من مشاهير أعلام الحلّة الفيحاء، قم، مكتبة المرعشي النّجفي (١٤٢٨هـ): ١٤٩ رقم ٢٨.

٣٢- الغدير في الكتاب والسنة والأدب ٢٠٩/١١.

٣٣- قد وقع الخلاف في ضبط كنية شاعرنا هذه، ففي (سلوة الغريب) للسيّد علي خان المدني: ابن أبي شافيز- وكذلك ضبطها سيّد الأعيان. وفي (سلافة العصر) للسيّد المدني أيضاً: ابن أبي شافير- بالراء المهملة تارة وبالنون أخرى- وفي (خلاصة الأثر) للمحبي: ابن أبي شاقين: - بالقاف والنون- وفي (البحار) ابن أبي شافير مهملة الآخر، والذي نجده في شعره بلا خلاف فيه: ابن أبي شافين. بالفاء والنون.

٣٤- البلادي: علي بن حسن ( ١٣٤٠هـ) أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والإحساء، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ( ١٤١٤هـ): ص ٧٣.

٣٥- مجمع الفكر الإسلامي: موسوعة مؤلفي الإمامية، قم ( ١٤٣٤هـ): ٢٣٨/١٤.

٣٦ مجمع الفكر الإسلامي: موسوعة مؤلفي الإمامية، قم ( ١٤٣٤هـ): ٢٣٨/١٤.

٣٧- سلافة العصر ص ٥٢٩.

٣٨- أمل الآمل ٢/ ٨٥ رقم ٣١٨ .

٣٩- رياض العلماء٢/ ٢٦٩.

٤٠ رياض العلماء٢/ ٢٧١.

٤١- خلاصة الأثر ٢/ ٨٨.

٤٢- أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والإحساء والبحرين ص ٧٣.

٤٣- الطليعة من شعراء الشيعة ١/٣١٦ رقم ٩٣.

٤٤- الغدير في الكتاب والسنة والأدب ٢١٠/١١ رقم٧٩.

03- الماحوزي: سليمان بن عبد الله البحراني ( ١١٢١هـ) فهرست علماء البحرين، دراسة وتحقيق: الشيخ إسكندر القاسمي، مؤسسة المرتضى لإحياء التراث ( ١٤٣٥هـ): ص ٥١ رقم١٣. 23- كحالة: عمر رضا ( ت١٩٧٠م) معجم المؤلفين، مطبعة الترقى دمشق (١٩٥٨م): ١٤٣/٤.

٤٧- أبو القاسم الخوئي الموسوي (ت ١٤١٣ هـ) معجم رجال الحديث (١-٢٤) مطبعة النعمان،

النَّجف الأشرف، ط/١ ( د. ت): ١١/٨ رقم ٤٣٧٦.

٤٨- المفيد من معجم رجال الحديث ٢١٣ رقم ٤٣٧٦.

29- هذه المجموعة تتضمن -على ما قاله - أربعةً وعشرين شاعراً من فحول الشعراء في رثاء الإمام السبط عَلَيْهِ السَّلامُ أوَّلهم سيِّدنا الشريف الرضي، وقفت منها بخط جامعها على عدّة نسخ في النَّجف الأشرف، والكاظمية المشرفة، وطهران عاصمة ايران.

٥٠- ينظر ترجمته: على خان: سلافة العصر ص ٥٢٩، الحر العاملي: أمل الآمل ٢/ ٨٥ رقم

٣١٨ ، الأفندي: رياض العلماء ٢/ ٢٦٩ ، الحجبي: خلاصة الأثر ٢/ ٨٨ ، البلادي: أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والإحساء ص ٧٧ ، الماحوزي: فهرست علماء البحرين ص ٥١ رقم ١٣ ، السماوي: الطليعة من شعراء الشيعة ١/ ٣١٦ رقم ٩٣ ، الأميني: الغدير في الكتاب والسنة والأدب ٢١ / ٢٠٩ ، كحالة: معجم المؤلفين ٤/ ٣٤ ، الخوئي: معجم رجال الحديث ١١ رقم ٤٣٧٦ ، موسوعة مؤلفي الإمامية ٤/ ٢٣٨ ، الجواهري: المفيد من معجم رجال الحديث ٢١٣ رقم ٤٣٧٦ ، الخفاجي: المراقد والمشاهد البهية في الحلة السيفية ٩٥ رقم ٧٥ .

# المصادر والمراجع المصادر

الأنطاكي: داود بن عمر المعروف بالأكمه (ت ١٠٠٨ هــ) ١- تزيين الأسواق في أخبار العشاق، دار الأضواء، بيروت (د. ت).

الحموي: ياقوت بن عبدالله الرومي (ت ٦٢٦ هـ)

٢- معجم البلدان، دار إحياء التراث العربي، بيروت ( د. ت).

الحرّ: محمّد بن الحُسن بن علي (ت ١١٠٤ هـ)

٣- أمل الآمل (١-٢) مكتبة الأندلس، بغداد (١٣٨٥ هـ).

على خان المدنى الشيرازي الحُسيني (ت ١١٢٠ هـ)

٤- سلافة العصر في محاسن الشعر بكل عصر، منشورات مكتبة بصيرتي، قم ( ١٣٩٧ هـ).
 المحب\_ى الحمـوى الدمشـقى: محمّد أمين بـن فضل الله بن محب الديـن ( ت ١١١١هـ)

٥- خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، دار صادر - بيروت، ( د . ت )

# المراجع

أبو القاسم الخوئي الموسوي ( ت ١٤١٣ هـ)

٦- معجم رجال الحديث (١-٢٤) مطبعة النعمان، النَّجف الأشرف، ط/١ ( د. ت).

آغا بزرك الطهراني: محمد بن محسن بن علي (ت ١٩٧٠ م)

٧- الذريعة إلى تصانيف الشيعة (١ - ٢٥) إيران (١٤٠٨هـ).

٨- طبقات أعلام الشيعة، تحقيق: علي نقي منزوي، دار الكتاب العربي، بيروت (١٩٧٢م).
 الأميني: عبد الحسين أحمد النَّجفي ( ت١٣٩٠هـ)

٩- الغدير في الكتاب والسنة والأدب، دار الكتاب العربي، بيروت ط/٣ (١٣٨٧هـ): ٣٥٦/٦
 رقم ٧١.

البلادي: على بن حسن ( ١٣٤٠هـ)

• ١- أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والإحساء، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ( ١٤١٤هـ).

التستري: السيّد القاضي نور الله المرعشي (ت ١٠١٩هـ)

١١- مجالس المؤمنين، مكتبة المرعشي النَّجفي (١٤٢١هـ).

الجواهري: محمّد الجواهري ( معاصر)

١٢- المفيد من معجم رجال الحديث ، مكتبة محلاتي ، قم المقدّسة ، ( ١٤١٧ هـ).

حرز الدين: محمّد (ت ١٣٦٥هـ)

١٣- مراقد المعارف، النجف الأشرف، ( د . ت ),

الخاقاني: على ( ١٣٩٩هـ)

١٤- شعراء الحُلَّة، النَّجف الأشرف، ( د . ت ).

الخفاجي: ثامر كاظم (الدكتور)

١٥- المراقد والمقامات البهية في الحلَّة السيفية، الاستانة الرضوية- مشهد المقدسة، ( ١٤٣٥هـ)

١٦- معجم المخطوطات الحلَّية، مطبعة الكفيل التابعة للعتبة العباسية المقدسة ( ١٤٣٦هـ).

١٧- من مشاهير أعلام الحلَّة الفيحاء، قم، مكتبة المرعشي النَّجفي (١٤٢٨هـ)

الخونساري: محمّد باقر الموسوي (ت ١٣١٣هـ)

١٨ - روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (
 ١٤٣١هـ).

السماوي، محمّد طاهر (ت ١٣٧٠هـ)

۱۹ – الطليعة من شعراء الشيعة، تحقيق: كامل الجبوري، دار المؤرخ العربي، بيروت ( ۱۲۲۲هـ). شبر: جواد شبر ( معاصر )

٢٠ أدب الطف أو شعراء الحُسين (ع)، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ( ١٣٩٧ هـ).
 الصدر: السيِّد حسن ( ت ١٣٥٤هـ)

٢١- تكملة أمل الآمل، تحقيق: أحمد الحُسيني، دار الأضواء، بيروت ( ١٤٠٧هـ).

العاملي: محسن بن عبدالكريم الأمين (ت ١٣٧٢هـ)

٢٢- أعيان الشيعة، دار التعارف للمطبوعات ، بيروت (١٤٠٦هـ).

٢٣- الحصون المنيعة، النَّجف الأشرف، (١٣٢٦ هـ).

عبد الله الأفندي الأصبهاني (ت ١٣٠٠ هـ)

٢٤- رياض العلماء وحِياض الفضلاء، قم، مكتبة المرعشي النَّجفي (١٤٠٣ هـ).

كحالة: عمر رضا ( ت١٩٧٠م)

٢٥- معجم المؤلفين، مطبعة الترقي، دمشق (١٩٥٨م).

كركوش، يوسف (ت ١٩٩٠م)

٢٦- تاريخ الحلَّة، مطبعة النَّجف الأشرف ( د . ت).

الماحوزي: سليمان بن عبد الله البحراني ( ١١٢١هـ)

۲۷ فهرست علماء البحرين، دراسة وتحقيق: الشيخ إسكندر القاسمي، مؤسسة المرتضى لإحياء التراث ( ١٤٣٥هـ).

مجمع الفكر الإسلامي

٢٨- موسوعة مؤلفي الإمامية، قم المقدّسة ( ١٤٣٤هـ).

اليعقوبي، محمّد علي (ت ١٣٨٥هـ)

۲۹ البابليات، دار البيان، النَّجف الأشرف، (د. ت).

CENTRE BECAUSE IT EMBRACED THE SCIENTIFIC(SCHOLARLY) SEMINARY (Hawza) for about four centuries. Consequently, a large number OF OUTSTANDING INTELLECTUAL ABILITIES APPEARED IN IT, WHICH HAVE HAD A GREAT EFFECT IN ESTABLISHING THE DIVERSIFIED SCIENTIFIC THOUGHT IN VARIOUS KNOWLEDGE AND SCIENTIFIC FIELDS. THIS LED TO THE APPEARANCE OF SOME SCIENTIFIC FAMILIES, WHO TRANSMITTED THOUGHT AND SCIENCE BY INHERITANCE, SUCH AS: AL NAMA(FAMILY OF NAMA), AL TAWOOS(FAMILY OF TAWOOS), AL SA'EED(FAMILY OF SA'EED) AND AL AL-MUTAHHAR(FAMILY OF AL-MUTAHHAR). MOREOVER, MANY SCIENTISTS, JURISTS AND SCHOLARS OF THE SADA(DESCENDANTS OF THE PROPHET AND AHLUL-BAIT): AL-MOOSAWIYAH FAMILY AND AL-A'RAJIYAH FAMILY HAVE APPEARED. THE READER CAN FIND THEM IN THE COURSE OF THIS PAPER, WHICH IS LIMITED TO THE STUDY OF SOME EXAMPLES OF THE FAMOUS HISTORIANS OF AL-HILLA, DISPLAYING THEIR WORKS AND THEIR EFFORTS IN THIS FIELD: THOSE WHO HAVE SPECIALIZED IN THE FIELD OF HISTORICAL WRITING AS WELL AS THEIR EFFORTS AND THEIR WORKS IN THE FIELD OF BIOGRAPHICAL EVALUATION(KNOWLEDGE OF MEN) AND GENEALOGY.

# ن اگريق آ

# من مشاهير مؤرخي الحلة من القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي إلى أواخر القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي

أ.د. محمد كريم إبراهيم الشمري أستاذ متموس

Some Famous Historians of Al-Hilla
From the Sixth Century A H( the Twelfth Century A D) to the
Late Ninth Century A H(the Fifthteenth Century A D)

BY

Emeritus Professor Muhammad Kareem Ibraheem Ash-Shammari, Ph D

# **ABSTRACT**

The present paper shows the important scientific and intellectual role of the town of Al-Hilla during four centuries. Al-Hilla was characterized by a pioneering scientific status, shown through its multitude of scholars and thinkers, and the production in the various fields of science and thought they excelled in. Many of them were considered as men of renaissance in various fields of science and knowledge.

SINCE ITS FOUNDATION IN THE LATE FIFTH CENTURY A H, AL-HILLA ATTRACTED A MULTITUDE OF INTELLECTUALS, SCHOLARS AND SCIENTISTS DUE TO THE ENCOURAGEMENT OF ITS AL-MIZYADIYEEN PRINCES FOR SCIENCE AND SCIENTISTS THROUGH HONORING THEM AND RECEIVING THEM CORDIALLY. IN ADDITION, AL-HILLA WAS KNOWN FOR ITS TWO CIVILIZATIONS: IT WAS THE HEIRESS OF ANCIENT CIVILIZATION OF BABYLON, WHICH WAS WELL-KNOWN IN THE HISTORY OF MESOPOTAMIA AND THE WHOLE WORLD. FURTHERMORE, IT HAS BECOME A SCIENTIFIC

#### ملخص البحث

يبين البحث أهمية مدينة الحلة ودورها العلمي والفكري خلال أربعة قرون ، إذ تميزت الحلمة بمكانة علمية رائدة ، من خلال كثرة علمائها ومفكريها وما أنتجوا وأبدعوا في مجالات العلم والفكر المتعددة، » فكان كثير منهم بمثابة موسوعة علمية شاملة في شتى حقول العلم والمعرفة .

استقطبت الحلة منذ تأسيسها في أواخر القرن الخامس الهجري ، كثيراً من المفكرين والعلماء ؛ بسبب تشجيع إمرائها المزيديين للعلم ورجاله وتكريمهم والحفاوة بهم ، فضلاً عن أن الحلة عرفت بأنها : صاحبة الحضارتين ، فهي وريثة حضارة بابل القديمة المعروفة في تاريخ بلاد الرافدين والعالم أجمع ، كما أنها

أصبحت مركزاً علمياً لاحتضانها الحوزة العلمية قرابة أربعة قرون ، لذا ظهرت فيها طاقات علمية وفكرية متميزة كان لها أثر متميز في تأصيل الفكر العلمي المتنوع في شتى حقول المعرفة والعلم ، وظهرت فيها أسر علمية توارثت ذلك الفكر والعلم ، مثل : آل نما، آل طاووس، آل سعيد ، آل المطهر ، كما ظهر فيها العديد من العلماء والفقهاء من السادة الموسوية والاعرجية ، يجدها القارئ الكريم في أثناء بحثنا هذا ، الذي اقتصر على دراسة نماذج من مشاهير مؤرخي الحلة ، وعرض مؤلفاتهم من مشاهير مؤرخي الحلق ، التي تخصصت في مجال الكتابة التاريخية ، فضلاً عن جهودهم ومؤلفاتهم في علمي الرجال والانساب .

# <u>المُحقّة</u>.

# المقدمة:

تبوّات عدّة مُدن عربية وإسلامية مراكز مُهمّة و مُتميّزة في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية، و قد صارت تلكَ المُدن مراكز إشعاع فكري و حضاري في مُختلف المجالات العلمية، بدءاً من العلوم الدينية و انتهاءً بالعلوم الصرْفة.

تُعد مدينة الحلّة إحدى أبرز تلكَ المُدن التي انمازت - منذ تأسيسها - بمكانة علمية، وقد عبَرَت عن أهمية مركزها العلمي و الفكري أقسوال و أوصاف لكثير من المؤرخين و الرحّالة و العُلماء و الفُقهاء و الأُدباء، فَوصَفَت أيام عزها و ازدهارها، فقد وصفها ياقوت الحَموي بقوله: ((أفخر بلاد العراق و أحسنها))، كما أشارت المصادر المُتنوعة إلى ازدهار مراكز الفكر المُتعددة فيها وكثرة مَن أمّها و استقرَّ فيها من المفكرين و العُلماء، فضلاً عَمّا انتجوا و أبدعوا من نتاجاتٍ علمية غزيرةٍ، تَوزّعت على شتّى من نتاجاتٍ علمية غزيرةٍ، تَوزّعت على شتّى

ميادينِ الآداب و العلوم و المعارف.

تُميّزت مدين أ الحلّة عن سواها من الله الله الله المرّت الله المرّت (صاحبة الحضارتين))، فقد مُصِّرَت سيف سنة ٤٩٣هـ/ ١١٠٠م، من قبل الأمير سيف الدولة صدقة بن منصور الأسدي المزيدي، و اكتمل بناؤها سنة ٤٩٥هـ/ ١١٠٢م، فهي وريشة حضارة بابل، إذ وُلدَت في رحم حضارتها الرابضة على حافتي فُرات الحلّة، و لم يتوقف عطاؤها العلمي و الفكري منذ أكثر من تسعة قرون (بحدود ٤٤٢سنة)، أي حتى وقتنا الحاضر.

أما الإرث الثاني الذي انمازت به مدينة الحلة، فيتمثّل في احتضانها للمركز العلمي (الحوزة العلمية) طوال (٣٨٩) سنة بين ٥٦٢ - ٩٥١هـ/ ١٦٦٦ - ١٥٤٤م، فأصبحت مدينة الحلة مركزاً علمياً معطاءً وَلُوداً، أنتج الكثير من الطاقات و القامات العلميّة و الأدبيّة المُتنوعة،

كما أنجبت هذه المدينة كبار عُلماء العراق في عقود تاريخية مُتتالية.

كانت مدينة الحلة منذُ تأسيسها سنة المهمّة؛ من الحواضر العربية الإسلامية المهمّة؛ بسبب تشجيع الأمراء المزيديّين للعلم ورجاله واحتضانهم و تكريمهم, كما كانَ لهُم أثرٌ بارز في أحداث العراق السياسية و الحضارية خلال العصر العبّاسي، فأسهمت مدينة الحلة في إنهاء التسلّط السلجوقي على العراق.

واجتذبت مدينة الحلة أعداداً كبيرة من السُكان على مُختلف مشاربهم، و اتسمت برحابة صدور أهلها و طيبتهم و سماحتهم و كرمهم للضيوف، فضلاً عن مناخها اللطيف و توسطها بين مُدن العراق المُهمّة (كربلاء، النجف، بغداد)، و هذه المواصفات جعلتها في مصاف المدن العربية الإسلامية الكبيرة المُهمّة و المؤثرة في مُحيطها المحلّي و الإقليمي، فأصبحت قبلة العالم الإسلامي لطلبة العلوم الدينية و بوجه خاص – قُرابة أربعة قرون، فقد احتضنت بوجه خاص – قُرابة أربعة قرون، فقد احتضنت أزقتها و مدارسها الحوزة العلمية نحو (٣٨٩)

و تأسيساً على ما ذكرناه، احتفظت مدينة الحلّة بأهميتها منذ تأسيسها حتى أواخر العصر الإيلخاني في العراق، فكانت مركزاً إدارياً مُهمّاً؛ لإشرافها على منطقة واسعة تضم عدداً من اللهن و القرى، و ظلّت هذه المدينة مُحافظة على ازدهارها الاقتصادي و الاجتماعي، كما أنّها أصبحت من المراكز الفكرية المُهمة في العراق

و العالم الإسلامي، على الرَّغُم مما أحدثَهُ الغزو المغولي من فُوضى و اضطراب عمَّ أغلب مدن العراق؛ لأن مدينة الحلة لم تتعرّض للدمار و الخراب بشكل واسع، بجهود أهلها لتلافي آثار ذلك الغزو اللهمّر، لذلك استقرت أحوالها الاقتصادية و الاجتماعية، مما كان لذلك أثره الواضح في ازدهار حياتهم الفكرية و العلمية.

تمثّلت جهود عُلماء الحلة و مُفكريها في نشرِ الفكر العلمي المُتنوع في شـتى حقول العلوم و المعرفة و توضيحه و تأصيله و ازدهاره، عبر حلقات الـدرس في مجالس درسهم، و في دور (بيوت) العُلماء التي برزت لتكون مدارس و معاهد لتقديم الدروس للطلبة في مختلف العلوم الدينية منها و الأدبية و الفكرية و حتى العلوم الصرفة.

و هكذا شهدت مدينة الحلة نهضة علمية رائدة و مُتميّزة في التأليف و الترجمة، و قد زخرت مكتبات العالم الإسلامي بذلك الإنتاج الغزير لعُلماء الحلة و مُفكريها حتى يومنا هذا. وسوف نُخصّص بحثنا لدراسة أبرز مؤرخي الحلة و مؤلفاتهم في مجال الكتابة التاريخية، فضلاً عن جهودهم و مؤلفاتهم في علمي الرجال و الأنساب، من القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي و إلى أواخر القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي، وهو بحث متخصص في حقل التاريخ ورجاله، الني يُعد حقلاً علمياً من حقول تراث مدينة الخالد.

١-الشيخ الرئيس العفيف أبو البقاء هبة الله محمد بن نما بن علي بن حمدون الحلي الربعي. (القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلاديّين).

عاش في النصف الثاني من القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي والنصف الأول من القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي، في بيئة علم وأدب وفقه ودراية.

ينتمي الشيخ الرئيس هبة الله إلى عائلة (نما الحلية)، التي ينتسب إليها العديد من علماء الحلة وفضلائها في الرواية والدراية، وقد وصف ابن الجوزي (١) بني نَما ، بقوله: « بني نَما طائفة كبيرة في الحلة فيهم العلماء والفقهاء والحدثين، منهم : نجم الدين جعفر» .

وُصِف آل نما بأنهم بيت الحليين المشهورين بالفضل والأدب والرواية والدراية والفقه والعلم، منهم : الشيخ الرئيس أبو البقاء هبة الله بن نما، مؤلف كتاب : «المناقب المزيدية في أخبار الملوك الاسدية» (٢)، وقد أكثر في كتابه من شمائل سيف الدولة صدقة بن منصور، مؤسس مدينة الحلة واكبر ملوك العرب في القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الملادي (٣).

ويفهم من ترجمات علماء آل نما أن أبا البقاء هبة الله كان رأس هذه العائلة في العِلم والفضل والأدب. لُقب بد: الشيخ الرئيس والشيخ العفيف والحبر (٤)، ووصفه الحر العاملي(٥) بد: الشيخ أبي البقاء هبة

الله بن نما الحلي ، فاضل صالح يروي عنه ولده جعفر، وجعفر هذا عالم يروي عنه الشيخ كمال الدين علي بن الحسين بن حماد، كان فاضلاً جليلاً، له كتاب : «مقتل الإمام الحسين عليه السلام «أجاد في وضعه.

# ٢- شـمس الديـن فخـار بـن معــد بـن فخار الموسوي.(ت: ٩٦٣هـ/١٢٣٢م).

من أعلام مدينة الحلة المشهورين بمعرفة النسّب؛ لذلك وُصِفَ بـ : السيد النسّابة العلاّمة (٦)، من السادة الأشراف المعروفين بمعرفة الأنساب وتشجيرها (٧) .

ذكر المولى الأفندي (٨) أن للسيد شمس الدين فخار، كتاب « المقباس في فضائل بني العباس» ، وأخذ عنه النسب ولده جلال الدين عبد الحميد شيخ ابن الفوطي (٩). له كتاب : إيمان أبي طالب, المسمّى: الحجة على الذاهب إلى تكفير أبي طالب.

# ٣-القاضي أبو علي الحسن بن محمد بن إسماعيل القيلوي ،(ت: ١٣٣هـ/١٣٦م).

الكاتب المؤرخ، من الأعيان الأكابر، كان عارفاً بالتواريخ وأيام الناس (١٠)، إذ كان أديباً أخبارياً (١١)، سافر إلى بلاد الشام واختص بالملك الأشرف الأيوبي مظفر الدين موسى بن الملك العادل (١٢).

أما مؤلفاته فذكر سبط ابن الجوزي (١٣)عن ولده أن والده كتب خلال عمره مقدار

ألفي مُجلد ما بين صغير وكبير، وفي مجال التاريخ حصراً أَلَفَ كتاباً ذَيَّلَ به على تاريخ القاضي السمناني (١٤)، امتازت كتابته بحُسن العبارة (١٥)، وذكر سبط ابن الجوزي (١٦) ان كتابه الذيل أحسن من الأصل.

٤-الشيخ مهذب الدين أبي طالب محمد بن علي اللغوي، المعروف بــ : ابن الخيمي الحلي، نزيل مصر ،(ت: ١٤٢هـ/١٢٤٤م).

له اهتمام في التاريخ، فقد أُرَّخَ لاحتالال دمياط من قبل الإفرخِ، قال ابن خلكان(١٧): « ونقلتُ من خط الشيخ مهذب الدين أبي طالب محمد بن علي اللغوي المعروف ب: ابن الخيمي الملي نزيل مصر، ان العدو نزل قبالة دمياط يوم الثلاثاء ثاني عشر ربيع الأول سنة خمس عشرة وستمائة، ونزل البر الشرقي يوم الثلاثاء سادس عشر ذي القعدة من السنة [ ١٦٥هـ/ ١٢٩٨م]، وأخذ الثغر [دمياط] يوم الثلاثاء السادس والعشرين من شعبان سنة ست عشرة وستمائة، واستعيدت منهم يوم الأربعاء تاسع عشر رجب سنة ثمان عشرة وستمائة، ومدة نزولهم عليها إلى أن انفصلوا عنها ثلاث سنين وثلاثة أشهر وسبعة عشر يوماً، ومن الإتفاق العجيب نزولهم عليها يوم الثلاثاء وإحاطتهم بها يوم الثلاثاء ومُلكهم لها يوم الثلاثاء، وقد جاء في الخبر: ان الله تعالى خلق المكروه يوم الثلاثاء».

نستنتج من هذا النص أن ابن الخيمي كان دقيقاً في معلوماته عن غزو الإفرنج لثغر دمياط، وبرر تكرار يوم الثلاثاء ثلاث مرات في خبر الغزو بأن الله تعالى خلق المكروه يوم الثلاثاء، معبراً عن موقفه من هذا المكروه، المتمثل بالنزول مقابل دمياط ومحاصرتها واحتلالها يوم الثلاثاء، ولعل هذا التبرير مقنع إلى حد ما، استجابة لتساؤل أي قارئ عن هذا التكرار ليوم الثلاثاء في النص، كما ان

معلومات ابن الخيمي اتصفت بالدقة التاريخية في ذكر الأرقام والتواريخ بتفصيل وتدقيق تامَّين، مما يدل على الحس التاريخي العالي الذي يتميز به، ولكنَّنا- مع الأسف- لم نتعرف على عنوان كتابه الذي ألفه في التاريخ؛ لأن ابن خلكان لم يفصح عن مصدر روايته التي نقلها بخط ابن الخيمي.

# ۵- السيد رضي الدين علي بن موسى بن طاووس ،(ت: ۱۲۶۶هـ/۱۲۶۱م).

نقيب الطالبيين في العراق كان متعدد المواهب، وكتبه مليئة بالأخبار والتاريخ ، فضلاً عن العلوم الدينية التي تخصص بها.

ومن مؤلفاته في مجال التاريخ: كتاب الطُرَف، وهو في الأخبار (١٨)، وكتاب: الإصطفاء في تواريخ الخلفاء (١٩).

تتلمذ على يد كبار العلماء، منهم: الشيخ نجيب الدين محمد بن نما والشيخ سديد الدين سالم بن محفوظ بن عزيزة بن وشاح ونجيب الدين محمد السوراوي، وتخرج على يده عدد من العلماء، أبرزهم: العلامة الحلي وابن أخيه غياث الدين عبد الكريم(٢٠).

رحل رضي الدين إلى العديد من المدن، منها: بغداد والحلة والمشهد الغروي وكربلاء، وكانت جميعها من المراكز العلمية المهمة في ذلك الوقت (٢١).

# ٢- جمال الدين أبو الفضائل أحمد بن موسى بن جعفر بن طاووس ، (ت:١٧٣هـ/١٢٧٤م).

كان فقيــه أهل البيت فــي زمانه، ذو

معرفة واسعة في الرجال (٢٢)، حقق الرجال والرواية تحقيقاً لا مزيد عليه (٢٣)، وهو أول من نَظرَ في الرجال وتناول موضوع الجُرح والتعديل (٢٤).

قال عنه تلميذُهُ الرجالي الحسن بن علي بن داود (مؤلف كتاب الرجال)، المتوفى سنة ٧٤٠هـ/ ١٣٣٩م، : «رباني وعلّمني وأحسنَ إلى وأكثر فوائد هذا الكتاب من إشاراته وتحقيقاته» (٢٥)، ونستدل من هذا النص على ان ابن داود اعتمد في تأليف كتابه (الرجال) على أستاذه جمال الدين ابن طاووسَ.

أما مؤلفاته في الرجال ، فأشهرها كتاب : حل الإشكال في معرفة أحوال الرجال، المعروف به : التحرير الطاووسي، وقد حرره الشيخ حسن بن زين الدين بن علي ، المعروف به : ابن الشهيد الثاني (٢٦).

٧-نجـــم الديـــن أبو القاســـم جعفر بن الحســن الهُذَكي ،(ت: ١٧٦هـ/١٢٧م).

صنف كتاب : الرجال، وهو مختصر من فهرس الشيخ الطوسي (۲۷)، المتوفى سنة ٤٦٠هـ/١٠٦٨ .

٨-جـــلال الدين عبـــد الحميد بن فخـــار بن معد الموسوى ،(كان حياً سنة ٦٧٦هـ/١٢٧٧م).

من أسرة اهتم أبناؤها بالنَسَب ، هو ووالده وجده، وقد وُصِفَ السيد جلال الدين به: النَسَّابة وزين مسند النقابة ونَسّابة عصره (٨٨).

أخذ بالنسب عن والده السيد فخار

(ت: ١٣٠٠هـ/ ١٣٣٢م)، وروى عنه النسب السيد عبد الكريم بن أحمد بن طاووس، (ت: ١٩٩٣هـ/ ١٢٩٤م)، روى عنه كتاب: المجدي في أنساب الطالبيين للسيد علي بن محمد العمري (٢٩)، كما روى عنه النسب أيضاً السيد على بن محمد الأعرج (٣٠).

### ٩-جمال الديسن أحمد بن محمد بسن مهذا بن على العبيدلي الحلي ،(ت: ١٨٦هـ/١٢٨٣م).

المؤرخ النسّابة ، وهو من مشايخ ابن الفوطي و المؤرخ جلال الدين بن عبد الحميد بن فخار بن معد الموسوي، اهتم بالتاريخ وألف فيه، له مؤلفين في التاريخ ، هما : كتاب وزراء الزوراء (٣١)، وكتاب : ترجمان الزمان، الذي قيل عنه: «من التواريخ الجامعة ولا يساويه في براعة التسمية إلا مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي، فالمرآة والترجمان أبدع ما سمي التاريخ بهما، إن لم يكونا أبدعه» (٣٢).

وقيل كانت له عدة تصانيف، أبرزها: وزراء الزوراء والدوحة المطلبية (٣٣).

قال عنه ابن عنبة (٣٤): «العالِم النسّابة»، وذكر له تلميذُهُ ابن الفوطي (٣٥) مشجرةً في النسب، نُرجِّح أنها: الدوحة المطلبية. وقيل انه صَنَّف كتاباً في الأنساب، سمّاه: الأنساب المشجرة، الذي يعد من أشهر التصانيف (٣٦).

#### ۱۰-جمــال الدین أبو یحیـــی زکریا بن محمد بن محمود القزوینی ،(ت: ۱۸۲هـ/۱۲۸۳م).

يرجع نسبه إلى أنس بن مالك خادم رسول الله

صلى الله عليه واله وسلم، ولد في قزوين سنة ٦٠٠ هـ/ ١٢٠٣م، وهاجرَ مع أهله وهو صغير إلى العراق، واستقروا في الحلة، فنشأ بها وتعلم(٣٧).

كان عالماً فاضلاً وفقيهاً ذا خَط حَسَن (٣٨)، وصل إلى بلاد الشام والتقى مع ابن العربي الصوفى (٣٩).

تتلمذ على كمال الدين أبو القاسم مشرف بن المتوج بن المظفر القزويني (٤٠)، والشيخ مُعين الدين حسنويه أبو علي الصوفي (٤١).

تولى القزويني قضاء الحلة سنة ١٥٠هـ/ ١٢٥٢م وأثناء وقضاء واسط سنة ١٥٦هـ/ ١٢٥٤م، وأثناء ذلك تولى التدريس في المدرسة الشرابية بواسط، فضلاً عن توليه القضاء، واستمر على القضاء بعد الاحتلال المغولي للعراق سنة ١٢٥٨هـ/١٢٥٨م (٤٢).

أمَّا مؤلفاته، فهي : عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات، في الجغرافية (٤٣)، وكتاب : الدر المنضود في عجائب الوجود (٤٤)، وفي مجال التاريخ له كتاب : آثار البلاد وأخبار العُبّاد (٥٤).

### ۱۱- غیاث الدین أبو المظفر عبد الکریم بن أحمد بن موسی بن طاووس.(ت: ۱۹۳هـ/۱۲۹۳م).

وَصَفَهُ زميلُهُ في الدراسة ابن داود(٤٦)، ب:« الفقيه النسابة . . . أوحد زمانه»، وقال عنه تلميذه ابن الفوطي (٤٧):

«لم أَرَ في مشايخي أحفظ منه للسيَّرْ والآثار والأثار والأحاديث والأخبار . . . جَمعَ وصَّنَّفَ وشَجَّرَ وأَلَّفَ»، ويتضح لنا من خلال نص ابن الفوطي هذا أن لشيخه غياث الدين مصنفات في النَسَب.

روى النسب عن الشيخ عبد الحميد بن فخار الموسوي، الذي كتب له الإجازة بقراءة كتاب: المجدي في أنساب الطالبيين (٤٨).

درس غياث الدين على أبيه وعمه رضي الدين والمحقق الحلي وغيرهم، وعليه تتلمذ ابن داود والشيخ عبد الحميد بن أحمد بن أبي الجيش والشيخ كمال الدين علي بن الحسين بن حماد الليثي وغيرهم، له العديد من المُصنفات، منها: الشمل المنظوم في مصنفي العلوم، و: فرحة الغرى (٤٩).

### ١٢ عــز الدين أبو الفضل يونس بن يحيى النيلي الخطيب، (ت: ١٩٣٦هـ/١٢٩٣م).

كان شيخاً عالماً خطيماً، حافظاً للأخبار، سكن بغداد واجتمع به ابن الفوطي عند النقيب صفي الدين ابن طباطبا (٥٠).

### ١٣- السيد فخر الدين أبو محمد ترجم بن علي بن المفضل العلوى الحسينى النَسَّابَة. (ق ١٣-١٣/م).

قال عنه ابن الفوطي (٥١): «كان يحاضر بأنساب أهله ويحفظ أحوالهم والحكايات التي تصدر عنهم من الكرم واللؤم»، وذكر له مُشَّجَرةً جامعةً لأنساب قريش، جمعها من كتاب الأنساب للزبير بن بكّار (٥٢) وغيره من النسّانة (٥٣).

12- غيــاث الدين عبد الكريــم بن محمد بن عبد الحميد الحُسيني النَسَّابة ، (ق ٧هـ/١٣م).

من بيت عُرف أبناؤه باهتمامهم بالنَسب والحَسب والأدب، كان السيد غياث الدين ذا مروءة وشجاعة وحسن أخلاق، قُتِلَ وهو شاب في أطراف الحلة (٥٤).

### ١٥-رضي الدين أبو القاسم علي بن عبد الكريم بن أحمد بن طاووس، (كان حياً سنة ٧٠١هـ/١٣٠١م).

درس النسب على السيد جلال الدين عبد الحميد بن فخار الموسوي (٥٥)، وقد ذكرنا أنه اهتم بجمع الأنساب وطلب المساعدة من السيد فخر الدين علي بن محمد سنة ١٣٠١هـ/١٣٠١ (٥٥).

## ١٦- فخر الدين أبو الحسن علي بن محمد بن أحمد بين علي الحُسَيني الأعرج النَسَابة ، (ت: ١٩٥٨/١٣٠٤م).

هـو والـد السـيد مجـد الديـن أبو الفوارس محمد ، وحفيد السـيدين عميد الدين عبـد المطلـب وأخيه ضياء الديـن ، ابني أخت العكلاّمـة الحلي ، أما جدهما السـيد فخر الدين فقد وُصف بـ : الإمام العَلاّمة النَسَـابة (٥٧)، الشـاعر الأديب (٥٨)، وقال عنه ابن الفوطي (٥٩): «من مشايخنا السادات الذين أخذنا عنهم الأنسـاب وكان فاضلاً أديباً نسـابة قد شَـجرً وكتبَ بخطه» .

قرأ النسب على السيد جلال الدين عبد الحميد بن فخار بن معد الموسوي (٦٠)، وكان من أبرز أقرانه في علم النسب في بداية القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي،

يتضح ذلك من خلال ما ذكره ابن الفوطي المنتخصح ذلك من أن السيد رضي الدين علي بن عبد الكريم بن طاووس النسابة، لما اهتم بجمع الأنساب استدعاه إليه، ولكنَّ وفاته حالت دون الإفادة من علمه.

ومن مؤلفاته في مجال النَسَب، كتاب : جوهرة القِلادة في نَسَب بني قَتَادة، أَلَّفهُ للأمير عز الدين بن محمد الحسيني (٦٢) سنة 1٩٩هـ/ ١٢٩٩م (٦٣).

١٧- السيد فخر الدين أبو المُظفر محمد بن الأشرف علي بن محمد العلوي، الأديب النَسابة ،(كان حياً سنة ٧٠٧هـ/١٣٠٧م).

من السادة الأفاضل الذين اهتموا بعلم النَسَب وأولوه عناية، من خلال ما ذكره ابن الفوطي (٦٤)، الذي التقى به في تبريز سنة ٧٠٧هـ/١٣٠٧م، وممن قرأ عليه : السيد تاج الدين محمد بن القاسم بن معية (ت: ٧٧هـ/١٣٧٤م) (٦٥).

#### ۱۸- صفــي الدين محمــد بن علي بــن طباطبا ، المعروف بـ : ابن الطقطقي، (ت: ۲۰۷هـ/۲۰۹م).

نقيب الطالبيين في العراق، كان مفكراً ذا فكر حُر ومؤرخ سديد الرأي.

أما مؤلفاته التاريخية، فأشهرها: التاريخ الفخر الدولة التاريخ الفخري (٦٦) الذي ألفه لفخر الدولة أبي محمد عيسى بن هبة الله النصراني حاكم الموصل أيام الدولة المغولية، وكتاب: منية الفضلاء في تاريخ الوزراء، كذلك ألف كتاباً في التاريخ لعز الدين عبد العزيز بن إبراهيم

بن محمد الكوفي حاكم شيراز، ولم يذكر ابن الفوطي (٦٧) اسم الكتاب الذي ألّفه لخزانة السيد عز الدين (٦٨) ومما يميز مؤلفاته التاريخية انه لا يكتفي بنقل الرواية التاريخية فقط، بل يتناولها بالنقد والتحليل (٦٩).

### ١٩- جمال الدين أبو منصور الحســن بن ســديد الدين يوسف العَلاَمة الحلى ،( ت: ١٣٢٥/هـ/١٣٢٥ ).

عَلاَمة العلماء وَفَهّامة الفضلاء، جليل القدر عظيم الشأن ، الموصوف بد: غاية العلم ونهاية الفهم، كان جامعاً لأنواع العلوم مصنفاً في أقسامها ، انماز بكثرة تصانيفه(٧٠) ، قرأ علوم العربية على الشيخ حسن بن إياز (٧١) النحوي (٧٢).

له في مجال الرجال، كتاب: كشف المقال في معرفة الرجال (٧٣)، وكتاب: خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، وهو كتاب مطبوع، وكتاب: إيضاح الاشتباه في أحوال الرواة (٧٤).

### ٢٠- الشيخ تقي الدين أبو محمد الحسن بن علي بن داوُد الحلي ،(ت: ٧٤٠هـ/١٣٣٩م).

من العلماء الأفذاذ الجامعين لعدة علوم، فقد وصف ب: الفقيه المجتهد، تاج المُحدَّثين والفقهاء (٧٥)، كان نابغة في الفقه وغيره من العلوم الدينية والأدبية (٢٦)، أخذ الفقه عن المحقق الحلي ويحيى بن أحمد بن سعيد والخواجة نصير الدين الطوسي ، والسيد عبد الكريم بن أحمد بن طاووس والشيخ يوسف بن علي بن المطهر الحلي، والشيخ مفيد الدين علي بن المطهر الحلي، والشيخ مفيد الدين

محمد بن علي بن جُهيم، وروى عنه السيد تاج الدين محمد بن القاسم بن مُعية ، (ت: ٧٧هه/ ١٣٧٤م) والشيخ علي بن أحمد بن طَرّاد المطارآبادي(٧٧).

والحسن بن علي بن داود الحلي الرجال، الرجالي الشهير، مؤلف كتاب : الرجال، الكتاب المتداوَل عند المحققين وطلاب العلم، وقيل عن هذا الكتاب : « سلك فيه مسلكاً لم يسلكه فيه أحد من الأصحاب ... رَبّه على الحروف الأول فالأول في الأسماء وأسماء الآباء والأجداد ... وجمع ما وصل إليه من كتب الرجال مع حُسن الترتيب وزيادة التهذيب»(٧٨).

وَوُصف الحسن بن داود، بأنه: ملك العلماء والأدباء في عصره، ملك النظم والنثر، الماز بكثرة نظمه للأراجيز الشعرية في مختلف الفنون (٧٩)، مما يدل على قوة مَلكته في النظم. ولعل السبب في تلقيبه بد: الرجالي، يعود إلى شهرة كتابه (الرجال) أكثر من تصانيفه الأخرى.

### ١٦- السيد عَلـــم الدين المرتضى علــي بن عبد الحميد بن فخار الموسوى ،( ت: ١٣٥٩/هم/١٠).

من أسرة اهتمت بالنَسَب كثيراً، إذ كان والده السيد عبد الحميد نَسَّابة معروف وكذلك جده السيد فخار بن معد، أشهر من أن يُذكر في عِلم النَسَب.

أمًّا السيد عَلَم الدين فقد كان عالمًا فاضلاً جليل القدر نَسَابة (٨٠)، روى النسب

عن والده وعن جده بالتسلسل (٨١)، وروى عنه النسب السيد تاج الدين محمد بن القاسم بن مُعَية (٨٢).

ومن مؤلفات السيد عَلَم الدين، كتاب: الأنوار المضيئة في أحوال المهدي(٨٣). ٢٦- تاج الدين محمد بن القاسم بن الحسين بن مُعية ، (ت: ٣٧٧هـ/١٣٧٤م).

واحد من علماء عصره البارزين، شاعر وأديب متعدد الفنون، جَمعَ بين فضيلتي العلم والأدب (٨٤)، ذكر تلميذُهُ ابن عنبة أنه قرأ عليه الشِعر من ضمن ما قرأه عليه في داره بالحلة (٨٥).

وُصِفَ بأنه: أعجوبة الزمان في جميع الفضائل (٨٦)، صَنَّفَ في علم الرجال كتاباً، سمّاه: كتاب معرفة الرجال، يقع في مجلدين ضخمين على ما قاله تلميذُهُ ابن عنبة (٨٧).

عالم فاضل نَسَّابة جليل القدر (٨٨)، انتهى إليه علم النَسب في زمانه، وكانت له اليد الطولى في هـذا العلم، من خلال الإسـنادات العالية والسماعات الشـريفة، وقد أجمع نَسَّابة العراق على التلمذة على يديه والأخذ منه (٨٩).

قرأ علم النسب على السيد عَلَم الدين المرتضى علي بن عبد الحميد بن فخار، (ت: المرتضى علي بن عبد الحميد بن فخار، (ت: ١٣٥٩م) ، وقرأ عليه النسب السيد جمال الدين أحمد بن علي الحسيني، المعروف بن ابن عنبة مؤلف كتاب : عمدة الطالب، ولازَمة في داره أكثر من اثني عشرة سنة، بعد أن صاهرة على ابنته، وقرأ عليه النسب وغيره من العلوم (٩٠).

ومن تصانيفه التي ذكرها ابن عنبة (٩١) في علم النسَب، كتاب: نهاية الطالب في نسَب آل أبي طالب، ويتكون من اثني عشر مُجلداً، وكتاب: الثمرة الظاهرة من الشجرة الطاهرة، تناول فيه أنساب الطالبيين، وهو مُشَجر، وكتاب: الفُلك المشحون في أنساب القبائل والبطون، وكتاب: أخبار الأمم، وكتاب: سبك الذهب في شبك النسب، وكتاب: الجذوة الزينية، وكتاب: تبديل الأعقاب، وكتاب: كشف الالتباس في نسب بني العباس.

### ٣٦- على عبد الكريم النيلي النجفي ،( كان حياً سنة ٨٠١هـ/١٣٩٨م).

قال عنه الشبستري (٩٢): «عالم فاضل ... جليل القدر نَسَّابة عارف بالرجال أديب شاعر مؤلف» ، له كتاب في التراجم وعلم الرجال (٩٣)، وله كتاب: سرور أهل الإيمان في علائم ظهور صاحب الزمان (٩٤)، وله مُصَنَّف آخر في المجال نفسه، عنوانه: كتاب الغيبة (٩٥)، وربما يتحد مع الكتاب السابق، وله: الدر النضيد في تعازي الإمام الشهيد وله).

#### ٢٤- الحسن بن سليمان بن خالد الحلي، (كان حياً سنة ١٠٨هـ/١٣٩٩م).

من علماء الحلة ومفكريها، له باغ ومشاركة في أكثر العلوم، من مؤلفاته في علم التاريخ، كتاب بعنوان: « أحوال المحتضر» تناول فيه احتضار النبي، وكيف تكون حال المحتضر المسجى على فراش الموت (٩٧).

### ٥٥- رجب البرسيّ الحليّ ،( كان حياً سنة الحلمة/١٤١٠م).

كان ماهراً في أكثر العلوم (٩٨)، له مؤلفات في تاريخ النبي ، والأئمة المعصومين (عليهم السلام)، منها : مولد النبي وعلي وفاطمة وفضائلهم (٩٩)، وله كتاب : (فضائل أمير المؤمنين ) (١٠٠)، وهو غير كتاب المشارق، وله: أسرار النبي وفاطمة والأئمة (عليهم السلام) (١٠١).

#### ٢٦-الحسن بن راشد الحلي،(ت: ٨٣٠هـ/١٤٢٦م).

يعد من أكثر الشخصيات العلمية اهتماماً في علم التاريخ ؛ لأن إنتاجه في هذا المجال سبق غيره من مفكري الحلة، وكانت صنعته المتميزة في مجال التاريخ كتابة تاريخه بالشعر غالباً ، وَوُصف بأنه: « مؤرخ فقيه بالشعر غالباً ، وَوُصف بأنه: « مؤرخ فقيه . . . . شاعر » (۱۰۲).

له في التاريخ كتاب : أرجوزة في تاريخ الملوك والخلفاء (١٠٣)، وله أيضاً: أرجوزة في تاريخ القاهرة (١٠٤).

### ٢٧- الحســن بن محمد بن علي المهلبي الحلبي الحلى ،( كان حياً سنة ٨٤٠هـ/١٤٣٦م).

له في التاريخ كتاب نقل فيه وجهة نظر الشيعة الإمامية، عنوانه: «أضواء الدرر الغوالي لإيضاح غصب فدك والعوالي»، عده المجلسي (١٠٥) من الكتب المعتبرة التي تم الاعتماد عليها في تأليف كتابه: بحار الأنوار، الذي وثق وضم مادة تاريخية موثوق بها،

مدعمة بالأحاديث والرواية المتواترة لدى المذهب الإمامي .

#### ٨٦- أحمد بــن محمد بن فهد الأســدي الحلي،( ت:٤١٤٨هـ/١٤٣٧م).

وُصفَ بأنّه خلاصة فضلاء الزمان البُرّز على أَقرانه (١٠٦)، له في علم التاريخ مُصَّنف عنوانه: (تاريخ الأئمة) (١٠٧)، وله أيضاً كتاب: (التواريخ الشرعية عن المهدية) (١٠٨)، وهو – كما يبدو من عنوانه – ربما يكون ذكراً لتواريخ وفيات ومواليد الأئمة (عليهم السلام).

### ٢٩- مفلح بن الحسن الصيمري،( ت: ۸۸۰هـ/۲۵۵م).

له كتاب في التاريخ ، عنوانه : «عقد الجُمان في حوادث الزمان»، توجد منه نسخة مخطوطة في مكتبة آية الله المرعشي بمدينة قم المقدسة، وهو مختصر لكتاب : «مرآة الجنان» لليافعي اليمني المتوفى سنة ٧٦٨هـ/١٣٦٦م، ويتكون من (١٥٦) ورقة، برقم: ٩٧٥٨ .

### هوامش البحث وتعليقاته:

- (١) المنتظم، ٩/ ٢٢٩.
- (۲) تحقیق: د. صالح موسی درادکه ود. محمد عبد القادر خریسات ، الناشر: مکتبه الرسالة الحدیثة، ج۱-۲ ، طبع دار الصادق ، (الحلة، د.ت).

راجع عن حياة أبي البقاء الأسدي ومنهجه: المصدر نفسه 9-10، وعن شيوخه وتلاميذه: -700  $\times$ 7 (مقدمة المحققين).

- (٣) على الخاقاني. شعراء الحلة أو البابليات ٢٦٦٦٢.
  - (٤) الخوانساري. روضات الجنات ٢/ ١٨٠.
- (٥) أمل الآمل ص٣٤٣-٣٤٤ ، الأمين ،أعيان الشيعة، ١٤/٨٧-٨٨.
  - (٦) المصدر نفسه ٢/٤/٢ ، الأفندي . رياض العلماء ٤/٣١٩.
    - (٧) ابن الفوطى. مجمع الآداب مج٢/٢٦٢.
      - (٨) رياض العلماء . ٢٢١/٤.
      - (٩) المصدر نفسه. ٣/ ٨٢، ١٢٣/٤.
- (١٠) سبط ابن الجوزي. مرآة الزمان ج٨، ق٢/ ٦٩٦ ، ابن تغري بردي. النجوم الزاهرة ٦/ ٢٩٣.
  - (١١) الذهبي. العبر في خبر من غبر ١٣٣/٥.
  - (١٢) ابن الفوطي. مجمع الآداب مج١/ ١٤٥.
    - (۱۳) مرآة الزمان. ج٨، ق٢/ ٦٩٦.
- (١٤) محمد بن أحمد بن محمد أبو جعفر السمناني (٣٦٣-٤٤٤هـ) ، سكن بغداد وَحدَّث بها عن الشُكري والدارقطني وابن حبابة، كان حنفي المذهب ويعتقد في الأصول مذهب الأشعري، قُلد الحسبة والمواريث في الرصافة ببغداد سنة ٢١٤هـ، وقلد قضاء الرصافة سنة ٢٥٥هـ، ثم قلد قضاء الموصل إلى أن توفي بها وهو قاضيها ، كان عالمًا فاضلاً وكانت داره مجمع العلماء، له كتاب في

التاريخ، بعنوان: (الاستظهار في معرفة الدول والأخبار). ابن الجوزي. المنتظم ٢/٨، ١٥٦، ابن الأثير. الكامل في التاريخ ١٤٤٨، ٣١١، ابن كثير. البداية والنهاية ١١/١١، ٦٤. القرشي. الجواهر المضية في طبقات الحنفية ١/٣٧٥.

- (١٥) ابن تغري بردي. النجوم الزاهرة ٢٩٣/٦.
  - (١٦) مرآة الزمان ج٨، ق٦/٦٩٦.
    - (١٧) وفيات الأعيان. ٣/ ٣٢٩.
  - (۱۸) الدجيلي . أعلام العرب ٢/ ٨٨.
- (١٩) القمى، الشيخ عباس بن محمد . فوائد الرضوية ١/ ٣٣١.
- (٢٠) البحراني . لؤلؤة البحرين ص٢٣٨، ٢٤١-٢٤١، الخوانساري . روضات الجنات مج٣/
  - ٣٨٢، الطهراني . مصفى المقال ص٣٠١-٣٠٦ ، كركوش. تاريخ الحلة ق٦/ ٢٥-٢٦.
- (٢١) المجلسي. بحار الأنوار ٤٦/١٠٤ ، الخوانساري . روضات الجنات مج٣/ ٣٨٥، كمال الدين.
  - فقهاء الحلة ١/١٤٢-١٤٣ ، الدجيلي . أعلام العرب. ١/٨٧.
    - (٣٢) ابن داوُد. الرجال ص٤٦.
    - (٢٤) الحر العاملي. أمل الآمل ٢/ ٢٣٠.
  - (٢٥) الأمين . أعيان الشيعة ٢٧٨/١٠، الدجيلي . أعلام العرب ٢/٩٣.
    - (٢٦) الرجال ص ٤٦.
- (٢٦) الأفندي. رياض العلماء ١/٧٤، الأمين. أعيان الشيعة ١٠/ ٢٨١، الطهراني. الذريعة
  - ٣/ ٣٨٥ ، الصدر . تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام ص٢٧٠.
    - (۲۷) الطهراني. مصفى المقال ص١٠٤.
    - (۲۸) الأفندي . رياض العلماء ٣/ ٨٠.
- (٢٩) نجم الدين أبو الحسن علي بن محمد العلوي المعروف ب: ابن الصوفي، له كتاب الرسائل وكتاب العيون الشافي والمجدي: ابن شهر أشوب . معالم العلماء ص١٠٣٠ ، الحر العاملي . أمل

- الآمل ٢٠١/٢.
- (٣٠) الافندي. رياض العلماء ٣/ ٨٢، ١٢٣/٤.
  - (٣١) ابن عنبة . عمدة الطالب ص٣٢٩.
  - (٣٢) ابن الفوطى. مجمع الآداب مج ١٤٨/١.
- (٣٣) المصدر نفسه. ج٤، ق٢/ ٩٢٤، ابن عنبة . عمدة الطالب ص٣٢٩ ، الشبيبي . مؤرخ العراق
  - ١٩٦/٢ ، الطهراني . الذريعة ١٩٦/٧.
    - (٣٤) عمدة الطالب. ص٣٢٩.
    - (٣٥) مجمع الآداب. مج١/ ١٤٨.
- (٣٦) المصدر نفسه. ج٤، ق١/ ١٠٢-١٠٣ ، ١٤١ ، ابن زهرة . غاية الاختصار ص١٤٧ ، ابن
  - عنبة . عمدة الطالب ص٣٢٩ ، الطهراني . الذريعة ١٠/٤٧، الأمين. أعيان الشيعة ٣/١٥٦.
    - (٣٧) كمال الدين . فقهاء الفيحاء ص١٢٣ ، الدجيلي. أعلام العرب ١٠٣/٢.
    - (٣٨) مجهول المؤلف . الحوادث الجامعة ص٤٦٩ ، الدجيلي . أعلام العرب ١٠٣/٢.
      - (٣٩) الدجيلي. أعلام العرب ١٠٣/٢.
      - (٤٠) ابن الفوطي. مجمع الآداب مج١/٢٦١.
        - (٤١) المصدر نفسه مج٥/ ٣٧٢.
      - (٤٢) مجهول المؤلف. الحوادث الجامعة ص٤٦٩.
      - (٤٣) حاجى خليفة . كشف الظنون ١/ ٩، البغدادي . هدية العارفين ١/ ٣٧٣.
        - (٤٤) الدجيلي. أعلام العرب ١٠٤/٢.
        - (٤٥) الكتاب مطبوع ، دار صادر ، (بيروت، ١٩٦٠م).
          - (٤٦) الرجال ص٢٢٧.
          - (٤٧) مجمع الآداب مج١/ ٤٤٢.
          - (٤٨) الأفندي. رياض العلماء ٣/ ٨٢، ١٢٣/٤.

- (٤٩) ابن طاووس. فرحة الغري ص٢٣-٢٤، الخوانساري. روضات الجنات مج٣/ ٣٥٦، البغدادي. هدية العارفين مج١/ ٦١٠، القمي. سفينة البحار مج٦/ ٣٨.
  - (٥٠) ابن الفوطى. مجمع الآداب ج٤ ق١ /٣٩٣.
    - (٥١) المصدر نفسه مج٢/ ٥٧٩.
- (٥٢) الزبير بن بكار بن عبدالله بن ثابت بن عبدالله بن الزبير بن العَوَّام، ولد في المدينة المنورة في حدود سنة ١٧٢هـ، كان أحد الرواة الثقات ، أخباري نَسَّابة ، عارفاً بأخبار الأولين وسائر الماضين، كان عَلاَمة قريش في وقته في الحديث والفقه والأدب والشعر والخبر والنَسَب، وكان الباب الأخير (النَسَب) هو الغالب عليه، زارَ بغداد عدة مرات، آخرها سنة ٢٥٣ هـ، ولي قضاء مكة المكرمة حتى وفاته سنة ٢٥٦هـ، وأشهر مؤلفاته : نَسَب قريش والموفقيات في الأخبار، وهما كتابان منشوران . راجع : ابن النديم. الفهرست ص ٢١٨ ، الخطيب البغدادي. تاريخ بغداد ٢/٢٦٤ ، ابن فرحون. الديباج المُذَّهب ١/١٩١ ، السخاوى . التحفة اللطيفة ١/٢٥١.
  - (٥٣) ابن الفوطى. مجمع الآداب مج٢/ ٥٧٩.
    - (٥٤) المصدر نفسه مج٢/ ٤٤٣.
    - (٥٥) الأفندي. رياض العلماء ٣/ ٨٢.
    - (٥٦) ابن الفوطي. مجمع الآداب مج7/10.
  - (٥٧) الشهيد الأول . الأربعون حديثاً ص١٧، ٣٢.
    - (٥٨) ابن عنبة . عمدة الطالب ص٣٣٢-٣٣٣.
      - (٥٩) مجمع الآداب مج٣/٨٦.
      - (٦٠) الأفندي. رياض العلماء ٣/ ٨٢.
        - (٦١) مجمع الآداب مج٣/٨٦.
- (٦٢) عز الدين أبو الحارث زيد بن نجم الدين أبي نما محمد بن أبي سعد العلوي الحسيني المكي، كان حَسِن الأخلاق حَسِن المعاشرة، قصد السلطان المغولي محمود غازان في السلطانية، فأكرمه بضيعة

- سنية في الحلة . ابن الفوطى . مجمع الآداب مج١/ ١٨٦.
  - (٦٣) ابن الفوطى. مجمع الآداب مج١/١٨٦.
    - (٦٤) المصدر نفسه مج٣/ ١٥٧.
- (٦٥) الحر العاملي . أمل الآمل ٢/ ٢٨٩ ، الأفندي. رياض العلماء ٥/١٤٤.
- (٦٦) الكتاب مطبوع عدة طبعات، بعنوان : الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية ، منها: طبعة بيروت، ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م.
- (٦٧) مجمع الآداب . مج١/ ١١٥، ٢٢٥-٢٢٦ . راجع أيضاً : الدجيلي. أعلام العرب ١١٨/٢.
- (٦٨) من مؤلفاته ، كتاب : الأصيلي في أنساب الطالبيين ، تحقيق: مهدي الرجائي، الطبعة الأولى، مكتبة آية الله المرعشي، (قم، ١٤١٨هـ).
  - (٦٩) اليعقوبي. البابليات ٣/ ٢٠٩.
- (٧٠) ابن داوُد. الرجال ص١١٩ ، الحر العاملي. أمل الآمل ٢/ ٨١، الأفندي. رياض العلماء ١٠٥٠ المرب ٢٠٥٠ عمال الدين. فقهاء الفيحاء ص ٢٠٥ فما بعد.
- (٧١) الشيخ حسن بن أياز النحوي، كان أوحد زمانه في النحو والتصريف، دمث الأخلاق ، من تصانيفه : قواعد المطارقة، الإسعاف في الخِلاف ، تولى مشيخة النحو في المدرسة المستنصرية ، توفي ببغداد يوم ١٣ ذي الحجة سنة ٦٨١هـ. السيوطي . بغية الوعاة ص٢٣٢.
  - (٧٢) المجلسي . بحار الأنوار ١٠٤/ ٦٥.
- (٧٣) خلاصة الأقوال ص٢٢، ٤٥، الحر العاملي . أمل الآمل ٢/ ٨٥، الأفندي. رياض العلماء ٣٧٣.
- (٧٤) العلامة الحلي. إيضاح الاشتباه ، تحقيق: الشيخ محمد الحسون، مؤسسة النشر الإسلامي، (قم، ١٤١١هـ). راجع عنه : البغدادي. إيضاح المكنون ١/٣٥١ ، ٤٣٣، هدية العارفين مج١/٢٨٤، الطهراني . مصفي المقال ص١٣١-١٣٣، كحالة. معجم المؤلفين ٣/٣٣.
- (٧٥) الكركي. رسائل الكركي ٣/٢٤، التفرشي. نقد الرجال ٢/٢٤، الحر العاملي. أمل الآمل

١٧/٢، المجلسي. بحار الأنوار ٢٢/١، الأفندي. رياض العلماء ٢٢/١، الخوانساري. روضات الجنات ٢٨٧/٢، الأميني. الغدير ٦/٦، القمي. الكني والألقاب ٢٨٢/١.

(٧٦) كمال الدين. فقهاء الفيحاء ص٢٢٦-٢٢٩.

(۷۷) الشهيد الأول. الأربعون حديثاً ص۷۷، التفرشي. نقد الرجال ٢/٢، الحر العاملي. أمل الآمل ٢/٢، المجلسي. بحار الأنوار ٥٣/١٠٥، الأميني . الغدير ٦/٦، الخوئي. معجم رجال الحديث ٦/٦، السبحاني . كليات في علم الرجال ص١١٤.

(٧٨) الحر العاملي . أمل الآمل ٢/٧١ ، الأفندي . رياض العلماء ٢٥٥/١ ، البحراني . لؤلؤة البحرين ص٢٦٨.

(٧٩) المصدر نفسه ٢/ ٧٣، الأفندي. رياض العلماء ٢٥٦/١.

(٨٠) الشهيد الأول . الأربعون حديثا ص٢٧، الحر العاملي. أمل الآمل ٢/ ١٩٠، الافندي. رياض العلماء ٤/٠٠.

(٨١) الحر العاملي. أمل الآمل ٢/ ١٩١، الأفندي . رياض العلماء٤/ ٩١.

(۸۲) المصدر نفسه ۲/ ۲۸۹، الأفندي . رياض العلماء ٥/ ١٤٤, البغدادي . هدية العارفين . ١٦٦/٢.

(٨٣) البحراني. لؤلؤة البحرين ص١٨٥، الطهراني. الذريعة ٣١٣/٢٦، الدجيلي. أعلام العرب ١٠٠٠-٢٠١.

(٨٤) الحر العاملي. أمل الآمل ٢/ ٢٩٤، الأفندي . رياض العلماء ٥/ ١٥٢, كحالة . معجم المؤلفين . ١٣٨/١١.

(٨٥) عمدة الطالب ص١٦٩.

(٨٦) الحر العاملي. أمل الآمل ٢٩٤/٢.

(۸۷) عمدة الطالب ص١٦٩.

(۸۸) المصدر نفسه ص١٦٩-١٧١.

- (٨٩) الحر العاملي. أمل الآمل ١٩١/٢.
  - (٩٠) عمدة الطالب ص١٦٩.
    - (٩١) المصدر نفسه ص١٧٠.
- (۹۲) موسوعة مشاهير شعراء الشيعة ٣/ ١٩٩.
  - (٩٣) الافندي. رياض العلماء ٤/ ١٣١.
- (٩٤) الطهراني . الذريعة ١٧٣/١٦ ، ١٧٤-١٧٤ ، ١٧٧، البغدادي. إيضاح المكنون ١٣/٢ ، هدية العارفين ٧/٢١. العارفين ٧/٢٦/١ ، كحالة . معجم المؤلفين ٧/١٢٩.
  - (٩٥) الأفندي. رياض العلماء ١٢٥/٤.
- (٩٦)البغدادي . إيضاح المكنون١/٤٥٣ ، هدية العارفين ٧٢٦/١، الطهراني . الذريعة ٢/٤٤٣،
  - ٣/ ١٦٦، ٨/ ٨٠، النوري. خاتمة المستدرك. ٣/ ٢١٤ , الزركلي . الأعلام ٢٠٢/٤.
- (٩٧) الطهراني. الذريعة ١٩١١) ، ٣٢٢/٦، ٣١٠/١٣، ١٤٣/٢٠، ١٤٣/٢٠، الأميني . معجم المؤلفين ٢٢٨/٢٠.
  - (٩٨) اللجنة العلمية. معجم طبقات المتكلمين ٣/٢٠٢.
    - (٩٩) الأفندي. رياض العلماء ٣٠٨/٢.
      - (١٠٠) الأميني . الغدير ٧/٥٥.
    - (۱۰۱) الأفندي . رياض العلماء ٣٠٧/٢.
    - (١٠٢) كحالة . معجم المؤلفين ٣/٢٢٤.
    - (١٠٣) الافندي . رياض العلماء ١/١٨٥.
  - (١٠٤) إعجاز حسين. كشف الحُجب والأستار ص٣٧، كحالة. معجم المؤلفين ٣/ ٢٢٤.
    - (١٠٥) بحار الأنوار ١/١١.
    - (۱۰٦) المصدر نفسه ۱۰۵/ ۲۲.
    - (۱۰۷) الطهراني. الذريعة ٣/٢١٤.

- (۱۰۸) كلبرك . كتابحانة ابن طاووس ص١٤٥.
- (١٠٩) الموقع الإلكتروني : نسخ خطى أقابزرك.

WWW. AGHABOZORG. IR/SEARCH. ASPX

#### مصادر البحث ومراجعه

- ابن الاثير ، عز الدين ابو الحسن على بن ابي الكرم ، (ت ١٣٣٠هـ/ ١٣٣٢ م) .
  - ۱- الكامل في التاريخ ،ج۸ ، دار صادر (بيروت ،١٩٦٦ م) .
- ابن تغري بردي ، جمال الدين ابو المحاسن يوسف ، (ت: ١٤٦٩هـ / ١٤٦٩م) .
- ٢- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ،ج٦ ، الطبعة الاولى ، مطبعة دار الكتب ،
   (القاهرة، ١٩٦٣ م) .
  - ابن الجوزي ، ابو الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي ، (ت: ٥٩٧هـ/ ١٢٠١م) .
- ٣- المنتظم في تاريخ الملوك والامم ، ج٨-٩ ، دائرة المعارف العثمانية ، (حيدر اباد الدكن، ١٣٥٩هـ).
  - ابن خلكان ، ابو العباس شمس الدين محمد بن احمد بن ابي بكر ، (ت: ١٨١هـ/ ١٢٨٢م) .
- ٤- وفيات الاعيان وانباء ابناء الزمان ، ج٣ ، تقديم : محمد عبد الرحمن المرعشلي ، اعتناء
   : مكتب التحقيق ، أعد الفهارس : رياض عبد الله عبد الهادي ، دار احياء التراث العربي ،
   (بيروت، د. ت).
  - ابن داود الحلي ، تقي الدين ابو محمد الحسن بن علي ، (ت: ١٣٣٩م).
  - ٥- الرجال : (رجال ابن داود) ، باعتناء : جلال الدين الحسيني ، (طهران،١٣٤٢هـ)
    - ابن زهرة الحسيني ، محمد بن حمزة ، (كان حياً لسنة ٧٥٣هـ / ١٣٥٢م) .
- ٦- غايـة الاختصـار في البيوتـات العلوية المحفوظة من الغبار ، تحقيق : السـيد محمد صادق بحر

- العلوم، المطبعة الحيدرية ، (النجف ، ١٣٨٠هـ / ١٩٦١م) .
- ابن شهر آشوب المازندراني ، رشيد الدين ابو جعفر محمد بن على السروي ، (ت:٥٥٨هـ/١١٦٣م).
  - ٧- معالم العلماء ، المطبعة الحيدرية ، الطبعة الثانية ، (النجف ١٣٨٠هـ/ ١٩٦١م) .
  - ابن طاووس ، غياث الدين ابو المظفر عبد الكريم بن احمد بن موسى ، (ت: ١٢٩٣هـ / ١٢٩٣م) .
- ٨- فرحة الغري في تعيين قبر أمير المؤمنين علي ، تحقيق : السيد تحسين آل شبيب الموسوي ، مطبعة
   محمد ، (قم، ١٩٩٨م) .
  - ابن عنبة ، جمال الدين أحمد بن علي الحسيني ، (ت:  $\Lambda \Lambda \Lambda$ هـ/  $\Lambda \Lambda \Lambda$ 0) .
  - ٩- عمدة الطالب في انساب آل ابي طالب ، مطبعة الديواني ، (بغداد ، ١٩٨٨م) .
  - ابن فرحون ، أبو القاسم ابراهيم بن على بن محمد المالكي ، (ت: ٧٩٩هـ/ ١٣٩٧م).
- ١٠ الديباج الله قي معرفة اعيان علماء المذهب ، ج١ ، تحقيق وتعليق : د. محمد الاحمدي
   ابو النور ، منشورات دار التراث للطبع والنشر ، (القاهرة ، ١٩٧٢م) .
  - ابن الفوطي ، كمال الدين عبد الرزاق بن تاج الدين احمد ، (ت:٧٢٣هـ/١٣٢٣م) .
- ۱۱ مجمع الاداب في معجم الالقاب ، تحقيق: محمد الكاظم ، منشورات وزارة الثقافة والارشاد
   الاسلامي ، (طهران، ١٤١٦هـ) .
  - ابن كثير القرشي ، عماد الدين ابو الفدا اسماعيل بن عمر ، (ت: 3۷۷هـ/ 1 $\pi$ ۷).
    - ١٢ البداية والنهاية ج١٢ ، مطبعة السعادة ، (القاهرة ، د.ت) .
    - ابن النديم ، محمد بن ابي يعقوب إسحاق الوراق ، (ت: ٣٨٥هـ/ ٩٩٥م) .
      - ۱۳ الفهرست ، دار احیاء التراث العربی ، (بیروت ، ۲۰۰۲م) .
- ابو البقاء الربعي ، الشيخ الرئيس العفيف هبة الله محمد بن نما بن محمد بن علي بن حمدون الحلي ، (توفى في النصف الاول من القرن السادس الهجري / الثاني عشر الميلادي) .
- ١٤ المناقب المزيدية في اخبار الملوك الاسدية ، ج١ ، تحقيق : د. صالح موسى درادكة و د.
   محمد عبد القادر خريسات ، الناشر: مكتبة الرسالة الحديثة ، الطبعة الاولى ، دار الشروق ،

- (عمان، ۱۹۸٤م) .
- البحراني ، الشيخ يوسف بن ابراهيم بن احمد ، (ت:١١٨٦هـ/ ١٧٧٢م) .
- ١٥- لؤلؤة البحرين في الاجازات وتراجم الحديث ، تحقيق وتعليق: السيد محمد صادق بحر العلوم، مطبعة النعمان ، (النجف ،، د.ت) .
  - الافندي ، الميرزا عبد الله الاصفهاني ، (ت: ١١٣٠هـ/١٧١٧م).
- 17- رياض العلماء وحياض الفضلاء ، تحقيق: السيد احمد الحسيني ، منشورات مكتبة السيد المرعشى النجفى ، (قم،١٤٠٣هـ) .
  - التفرشي، مصطفى بن الحسين ، (ت:١١٢٥هـ/١٧١٣م) .
  - ١٧- نقد الرجال ، تحقيق: مؤسسة آل البيت لاحياء التراث ، مطبعة ستارة، (قم، ١٤١٨هـ)
    - حاجي خليفة ، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي ، (ت:١٠٦٧هـ/١٦٥٧م) .
  - ١٨- كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون ، دار احياء التراث العربي ، (بيروت، د.ت) .
    - الحر العاملي ، محمد بن الحسن ، (ت: ١١٠٤هـ/ ١٥٩٥م) .
- ١٩ أمل الآمل في ذكر علماء جبل عامل ، ج٢ ، تحقيق: السيد احمد الحسيني ، مطبعة غونة ، (قم ، ١٤٠٤هـ) .
  - الخطيب البغدادي ، ابو بكر احمد بن علي بن ثابت ، (ت: ٢٣ ١ هـ/ ١٠٧٠م) .
  - ٢٠- تاريخ بغداد ، او : مدينة السلام ، ج٢ ، مكتبة الخانجي ، (القاهرة ، ١٩٣١م) .
    - الخوانساري، محمد باقر الموسوي الاصبهاني ، (ت:١٣١٣هـ/ ١٨٩٥م) .
- ٢١ روضات الجنات في احوال العلماء والسادات ، ج٢-٣ ، مطبعة المهراستور، منشورات مكتبة السماعيليان ، (قم، ١٣٩١هـ) .
  - الذهبي ، شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان ، (ت: 878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 1878 -
- ٢٢- العبر في خبر من غبر ، ج٥، تحقيق: صلاح الدين المنجد ، مطبعة حكومة الكويت ،
   (الكويت، ١٩٦٣م) .

- سبط ابن الجوزي ، ابو المظفر يوسف بن قيزوغلو ، (ت: ١٥٥٦هـ/ ١٢٥٦م) .
- ٢٣ مرآة الزمان في تاريخ الاعيان ، ج٨ ، الطبعة الاولى ، دائرة المعارف العثمانية ، (حيدر آباد الدكن، ١٣٧٠-١٩٥١) .
  - السخاوي ، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن ، (ت: ٩٠٢هـ/ ١٤٩٦م) .
  - ٢٤- التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة ، دار الكتب العلمية ، (بيروت ، ١٩٩٣م).
    - السيوطي ، جلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر ، (ت: ٩١١هـ/ ١٥٠٥م) .
    - ٢٥- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ، مطبعة السعادة ، (القاهرة ، د.ت) .
      - الشهيد الاول ، محمد بن مكى العاملي ، (ت: ٧٦٨هـ/ ١٣٨٤م).
      - ٢٦- الاربعون حديثاً ، تحقيق: محمد باقر الموحد ، مطبعة أمير ، (قم،١٤٠٧هـ)
  - العلامة الحلي، جمال الدين ابو منصور الحسن بن سديد الدين يوسف ، (ت: ٧٢٦هـ/١٣٢٦م) .
    - ٢٧- خلاصة الاقوال في معرفة الرجال ، مؤسسة النشر الاسلامي ، (قم١٤١٧هـ) .
      - القرشي، محيى الدين ابو محمد عبد القادر بن محمد ، (ت: ٧٧٥هـ/ ١٣٧٣م) .
- ٢٨- الجواهـ ر المضيئة في طبقات الحنفية ، ج١ ، دائرة المعارف العثمانية ، (حيدر آباد الدكن،
   ١٩١٣م) .
  - الكركي ، علي بن الحسين ، (ت: ٩٤٠هـ/ ١٥٣٣م) .
  - ٢٩- رسائل الكركى ، تحقيق: محمد الحسون ، مطبعة الخيام ، (قم ، ١٤١٩هـ) .
    - الكنتوري ، اعجاز حسين النيسابوري ، (ت:١٢٨٦هـ/ ١٨٦٩م).
- ٣- كشف الحجب والاستار عن اسماء الكتب والاسفار ، الطبعة الثانية ، مطبعة بهمن، (قم ، 8٠٠هـ).
  - المجلسي ، محمد باقر ، (ت:١١١١هـ/ ١٦٩٩م) .
  - ٣١- بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار ، مؤسسة الوفاء ، (بيروت، ١٩٨٣م) .
    - مجهول المؤلف، (من اعلام القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلادي).

٣٢- كتاب الحوادث ، المسمى وهماً : الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة ، المنسوب خطاً لابن الفوطى ، تحقيق: د. بشار عواد معروف ، (بيروت ، ٢٠٠٠م) .

ب- المراجع الحديثة:

• الامين ، السيد محسن عبد الكريم العاملي .

٣٣- اعيان الشيعة ، مطبعة ابن زيدون ، (بيروت، ١٩٥٨م) .

• الاميني ، عبد الحسين احمد النجفي .

٣٤- الغدير في الكتاب والسنة والادب ، دار الكتاب العربي ، (بيروت، ١٣٧٩هـ) .

• الاميني ، محمد هادي.

٣٥- معجم المطبوعات النجفية منذ دخول الطباعة الى النجف حتى الآن ، مطبعة الاداب ، (النجف،

۱۳۸٥هـ) .

• البغدادي ، اسماعيل باشا بن محمد .

٣٦- ايضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون ، مجلد (١) ، دار احياء التراث العربي ، (بيروت، د.ت).

٣٧- هدية العارفين اسماء المؤلفين وآثار المصنفين (استانبول ، ١٩٥١م) .

• الخاقاني، علي.

٣٨- شعراء الحلة ، او : البابليات ، ج٢ ، منشورات دار البيان ، الطبعة الثانية ، (بغداد، ١٣٩٥هـ / ١٩٧٥م) .

• الدجيلي ، عبد الصاحب عمران .

٣٩- أعلام العرب في العلوم والفنون ، ج٢، الطبعة الثانية ، مطبعة النعمان ، (النجف،١٩٦٦م) .

- السبحاني ، جعفر .
- ٠٤- كليات في علم الرجال ، مؤسسة النشر الاسلامي ، (قم ١٤١٤هـ) .
  - التبستري ، عبد الحسين .

- ٤١- موسوعة مشاهير شعراء الشيعة ، ج٣ ، مطبعة ستارة ، (قم ١٤٢١هـ) .
  - الشبيبي ، الشيخ محمد رضا.
- ٤٢- مؤرخ العراق ابن الفوطى ، ج٢ ، مطبعة المجمع العلمي العراقي ، (بغداد،١٩٥٨م).
  - الصدر ، السيد حسن .
- ٤٣- تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام ، شركة النشر والطباعة العراقية ، (بغداد، ١٩٥١م) .
  - الطهراني ، محمد حسن اغا بزرك .
  - ٤٤- الذريعة الى تصانيف الشيعة ، دار الاضواء ، الطبعة الثالثة ، (بيروت ،١٤٠٣هـ).
    - ٥٥- مصطفى المقال في مصنفي علم الرجال ، جابخانة دولتي ، (طهران،١٩٥٩م).
      - القمي ، الشيخ عباس بن محمد رضا ، (ت: ١٣٥٩هـ/ ١٩٤٠م) .
        - ٤٦- سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار ، (طهران،١٤٢٢هـ).
- ٤٧- فوائد الرضوية في أحوال علماء المذهب الجعفرية ، مطبعة مركزي ، (طهران،١٣٢٧هـ) .
  - ٤٨- الكنى والالقاب ،ج١، المطبعة الحيدرية ، (النجف،١٩٧٠م) .
    - كحالة ، عمر رضا .
- ٤٩- معجم المؤلفين تراجم مصنفي الكتب العربية ، دار احياء التراث العربي ، (بيروت، د.ت) .
  - کرکوش ، یوسف .
  - ٥٠- تاريخ الحلة ، ق٢، منشورات الشريف الرضي ، (النجف،١٣٨٥هـ/١٩٦٥م) .
    - كلبرك، أتان.
- ٥١ كتابخانة ابن طاووس وأحوال وآثار أو، ترجمة: سيد علي قرائي ورسول جعفريان ، مطبعة صدرا، (قم،١٤١٣هـ) .
  - كمال الدين ، هادي السيد حمد .
  - ٥٢- فقهاء الفيحاء وتطور الحركة الفكرية في الحلة ،ج١،مطبعة المعارف ، (بغداد،١٩٦٢م) .
    - اللجنة العلمية في مدرسة الامام الصادق (عليه السلام) .

٥٣- معجم طبقات المتكلمين ، إشراف : جعفر السبحاني ، دار الاضواء ، (بيروت،

- ۲۶۱هـ/۲۰۰۰م).
- النوري ، حسين محمد تقى الطبرسى .

05- خاتمة مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل ، تحقيق : مؤسسة آل البيت لاحياء التراث ، مطبعة ستارة ، (قم ،١٤١٧هـ) .

- اليعقوبي ، محمد علي .
- ٥٥- البابليات ، مطبعة الزهراء ، (النجف،١٩٥١م) .
  - الموقع الالكتروني : نسخ خطي اقا بزرك.
- WWW.AGHABOZORG.IR/SEARCH.ASPX -07

۰۰۰۰۰لکُدقٌ قُ

OF THE HOLY NAJAF SCHOOL. THEREFORE, A SCIENTIFIC INTERACTION BETWEEN THE HOLY NAJAF SCHOOL AND AL-HILLA SCHOOL WAS VERY ENERGETIC IN THE SEVENTH AND EIGHTH CENTURIES A H.

The Geographical site of Al-Hillah made easier the contact with other cultural centers in Iraq, like Baghdad, Kufa, Najaf, Karbala and Basra. Its scientific movement reached its highest point in the seventh century A H. «This movement expanded and ramified and the number of its distinguished personalities had increased compared to its status in the sixth century. Many scholars became outstanding and famous in various scientific specializations, which led to the flourishing and development of the city: it became a distinguished intellectual centre» .

During that century, many scientists emerged in Al-Hilla. One of the most distinguished was the scholar we are writing about: Najmuddin Jaafar bin Al-Hassan bin Yahya bin Sa'eed Al-Muhaqqiq al-Halli(died **676** A H). In his time, the scientific movement had reached a great extent until Al-Hilla became one of the Islamic scientific centres.

HIS EFFECT WAS INTELLIGIBLE IN THOSE WHO CAME AFTER HIM, TO THE EXTENT THAT "ALL WHO CAME AFTER HIM MADE USE OF HIS WORDS".



### المحقِّقُ الحليّ(ت٦٧٦هـ) وأثرُهُ في ازدهار الحركة العلميَّة والفقهيَّة

د. عبد العظيم الجوذري

AL-Muhaqqiq Al-Hilli(died **676** A H) And his Effect??? In Flourishing the Scientific and Juristic Movement

Doctor Abdul-Adheem Al-Jawthari

#### **ABSTRACT**

Praise be to Allah and peace and blessings be upon His most righteous of all Prophets and Messengers and his refined and good family.

A SCIENTIFIC(SCHOLARLY) AND INTELLECTUAL RENAISSANCE HAS OCCURED IN AL-HILLA SINCE ITS ESTABLISHMENT AT THE HANDS OF PRINCE SEIFUDDAWLAH SADAQA BIN MANSOUR BIN DUBAIS BIN ALI BIN MAZYAD AL-ASADI IN **495** AH.

HE ERECTED AL-HILLA ON THE RIGHT RIVERBANK OF THE EUPHRATES IN A PLACE KNOWN AS AL-JAM'AIN. EVER SINCE, IT HAS BECOME A CENTRE OF IMAMI THOUGHT IN ITS VARIOUS ASPECTS.

AL-HILLA FLOURISHED IN ITS SCIENTIFIC ASSEMBLIES (MAJALIS), WHICH EMBRACED SCHOLARS, ORATORS, COMMENTATORS, PHILOSOPHERS, LITERARY MEN AND POETS. MANY MEN OF SCIENCE PROCEEDED STRAIGHT AWAY TOWARDS IT FROM FAR AND NEAR COUNTRIES. IT SHOULD BE POINTED OUT THAT THE SCIENTIFIC STATUS OF AL-HILLA DURING THE THE SIXTH, SEVENTH AND EIGHTH CENTURIES A H COINCIDED WITH THE STATUS

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين وعلى آله الطيبين الطاهرين .

ظهرت في الحلة نهضة علمية وفكرية منذ تمصيرها على يد الأمير سيف الدولة صدقة بن منصور بن دبيس بن علي بن مزيد الأسدي سنة ٤٩٥ هـ .

إذ اقامه ا(أي : الحلة) على الضفة اليمنى من نهر الفرات في موضع يعرف بالجامعين ، فأصبحت منذ ذلك الحين مركزاً للفكر الإمامي بمختلف جوانبه .

وازدهرت الحلة بمجالسها العلمية التي تضم الفقهاء والمحدثين والمفسرين والحكماء والأدباء والشعراء ، فقصدها كثير من رجال العلم من أقصى البلاد وأدناها .

ولابد من الإشارة الى المكانة العلمية للحلة في القرون الثلاثة السادس والسابع والثامن من الهجرة، التي تزامنت مع مدرسة النجف الأشرف. لهذا كان التلاقح العلمي بين مدرستي النجف والحلة كبيراً في القرنين السابع والثامن الهجريين .(١)

وقد سهل موقع الحلة الجغرافي الاتصال بمراكز الثقافة الأخرى في العراق ، كبغداد والكوفة والنجف الأشرف وكربلاء والبصرة ، حتى بلغت حركتها العلمية ذروتها في القرن السابع الهجري، « فتوسعت وتشعبت وازداد عدد أعلامها عما كان عليه في القرن السادس ، وبرزوا واشتهروا في اختصاصات علمية متعددة مما أدى إلى ازدهارها ورقيها؛ إذ غدت مركزاً فكرياً متميزاً». (٢)

فبرز في الحلة علماء كثيرون في ذلك القرن كان أبرزهم المترجم له نجم الدين جعفر بن الحسن بن يحيى بن سعيد المحقق الحلي المتوفى سنة (٦٧٦هـ) وكانت الحركة العلمية في عصره قد بلغت شأواً عظيماً حتى صارت الحلة من المراكز العلمية الإسلامية . (٣)

فقد كان أثره واضحاً فيمن جاء بعده حتى «أصبح من تأخر عنه مستفيداً من كلماته» (٤).

# ٠٠الگُدقُةٍ

### الحلة مدينة المحقق الحلى:

تمتلك الحلة تاريخاً حضارياً واسعاً ، وهي من المراكز الثقافية العربية الإسلامية المهمة في العراق؛ إذ قدمت خدمات جليلة للعروبة والإسلام في ما أنجبته من عقول نيرة مبتكرة في مختلف العلوم والفنون والآداب .

قال ابن الفقيه : «إن أوّل مدينة بنيت في العالم هي حرّان والثانية بابل وينسب إليها برج بابل النمرود ، ويسمى المجدل ، وقيل: إن الله فرّق أبناء نوح في الارض من بابل وفيها تبلبلت الألسن» . (٥)

وكانت الدولة البابلية الأولى ، قد حلت محل سومر وأكد ، وبلغت عصرها الذهبي مع حمورابي المشرع الكبير (١٧٩٢- ١٧٥٠) قبل الميلاد ، فبسطت سيادتها على سائر بلاد ما بين النهرين ، وازدهرت فيها العلوم الفلكية والرياضيات والآداب .

وقد وصف كثير من المؤرخين هذه البلاد بأنها أعظم مدينة في الدنيا ، وقد شطر نهر الفرات بابل إلى شطرين ، وشيد على شاطئيه حصنًا يعوق تقدم العدو ، وله أبواب من النحاس الأصفر ، يمر خلالها ماء النهر إلى الأسفل ، وخلاصة القول: إن مدينة بابل

كانت تعد من أعظم مدن الدنيا وأغناها ، وهي من عجائب الدنيا السبع ، وفيها الحدائق المعلقة . (٦)

وقد زارها ابن جبير سنة (٥٨٠هـ) فقال: «ثم جئنا يوم الاحد الى مدينة الحلة حرسها الله تعالى ، وهي مدينة كبيرة عتيقة الوضع مستطيلة ، لم يبق من سورها إلا جزء من جدار تراب مستدير ، وهي على شط الفرات ، يتصل من جانبها الشرقي ويمتد بطولها ، ولهذه المدينة أسواق جامعة للمرافق المدنية والصناعات الضرورية ، وهي قوية العمارة كثيرة الخلق ، متصلة حدائق النخيل داخلاً وخارجاً ، فديارها بين حدائق النخيل ، والطريق من الحلة الى بغداد أحسن طريق وأجملها ، وللعين في هذا الطريق مسرح انشراح للنفس والأمن فيها متصل بحمد الله». (٧)

وقد زار ابن بطوطة الحلة سنة المركب فقال : « نزلت مدينة الحلة ، وهي مدينة كبيرة مستطيلة مع الفرات ، ولها جسر عظيم معقود على مراكب متصلة ومنتظمة بين الشطين ، وأهل هذه المدينة إمامية اثنا عشرية ، وهـم طائفتان أحدهما تعرف بالأكراد والأخرى

تعرف بالجامعين». (٨)

وهـذا يدل على بقاء الحلة على حالها وأهميتها فزارها السائحون للنزهـة الطويلة ، وزيـادة على كون الحلـة مدينة عراقيـة كبيرة مهمـة، فقد كانت مدينة علميـة وأدبية ظهرت فيها النهضة الفكرية منذ تأسيسـها ، وقد اهتم بهـا الأمراء المزيديون مؤسسـو الحلـة في هذه الناحية واستمروا في تشجيعهم العلم والعلماء، إذ إن سـيف الدولـة صدقة بـن مزيد كانت له مكتبة عظيمة تضم الآف الكتب . (٩)

وأصبحت الحلة في القرن السابع الهجري تضم كبار علماء الإمامية وفضلائهم وأدبائهم وصارت مركزاً من مراكز الدراسات العقلية ، تميزت بمباحثها الكلامية والفلسفية ولاسيَّما في العهد الإيلخاني .

وقد استقطبت مدرسة الحلة علماء

المراكز المحيطة بها وفي مقدمتها منطقة (سـوراء) وقـد حددها الجغرافيون العـرب بانها تقع في أرض بابل ، وقد وردت بلفظ (سورى وسوراء) وكان الكثير مـن العلماء الذيـن أنجبتهم الضواحي العلمية في الحلة قد تتلمذوا علـى أعلامها البارزين كالشـيخ فخـر الدين محمـد بـن إدريس(ت٥٩٨هـ) والشـيخ المحقق الحلي(ت٢٧٦هـ) والعلامـة الحلي ت(٢٢٦هـ) وولده فخر الحققين (ت٧٧١هـ).

وأشار الجوذريّ (١٠) الى جملة من مشاهير علماء الإمامية الذين حملوا لقب السوراويّ والسورانيّ منهم:

١- جمال الدين أبو الحسن هبة الله بن رطبة

الغروي السوراويّ ، من أعاظم علماء الطائفة الإمامية في القرن السادس الهجري ، كان فقيهاً محدثا صدوقا ورعًا عابدًا .(١١)

٢- الشيخ جمال الدين أبو عبد الله الحسن بن الشيخ جمال الدين هبة الله بن رطبة السوري،
 كان فاضلًا فقيهًا عابدًا ، له مصنفات ، كان حياً سنة (٥٦٠هـ) . (١٢)

 $^{7}$  - نجيب الدين محمد السوراويّ ، كان صالحا يروي عن ابن شهر آشوب ، وهو أحد مشايخ السيد ضي الدين علي بن طاووس . (١٣)  $^{2}$  - جبرائيل بن أحمد السوراويّ ، قال السيد

٤- جبرائيل بن احمد السوراوي ، قال السيد ابن طاووس : «ما وجدنا بخط جبرائيل بن أحمد السوراوي (رحمه الله) ونحن نروي عنه كل ما رواه» . (١٤)

٥- الحسين بن محمد بن يزيد السوراني ، كان محلا للاعتماد ومن المشايخ الذين يستند الى قولهم ويعتد بهم . (١٥)

٦- علي بن يحيى الخياط السوراني ، وهو يروي عن عربي بن مسافر . (١٦)

٧- الشيخ سديد الدين سالم بن محفوظ عزيز بن وشاح السوراويّ الحلي من أواسط القرن السابع ، وهو عالم فقيه متكلم شاعر أديب جليل القدر ، عظيم الشأن ، تخرج على يده أعاظم العلماء . (١٧)

٨- عميد الدين أبو تغلب بن أبي عبد الله الحسين بن محمد بن أبي الفضل السوراويّ الأديب «كان من الأدباء الأكابر وله شعر حسن». (١٨)

٩- أبو الحسن بن البغداديّ السورانيّ البزاز ،

من مشايخ النجاشيّ (ت٤٥٠هـ) صاحب كتاب الرجال المعروف برجال النجاشي . (١٩) ١٠- عز الدين الحسين بن موسى بن ردة النيلي السوراويّ الصوفي ، ذكره عبد الرزاق الفوطي في (مجمع الآداب ومعجم الألقاب)، وقال: «إنه من اهل العلم والتحقيق والتأليف» . (٢٠)

۱۲- الشيخ حسين بن هبة الله بن رطبة السوراوي ، فقيه جليل توفي في رجب سنة (۵۷۹هـ) الذي روى عنه الشيخ ابن إدريس الحلي . (۲۲)

من الفقهاء والمتكلمين ، وقد ألَّف (كتاب

المصابيح) . (٢١)

17- الشيخ يحيى بن محيي بن يحيى بن الفرج السوراوي ، (من علماء القرن السابع الهجري) كان فاضلا صالحا ، وهو من مشايخ الشيخ يوسف بن علي المطهر (والد العلامة الحلي) (٢٣)

18- الشيخ حسين بن أحمد السوراويّ، الذي تتلمذ على السيد عماد الدين الطبريّ الآملي النجفي صاحب كتاب بشارة المصطفى ، كان علماً فاضلاً جليلاً ، وأحد كبار علماء الإمامية في عصره ، اختص في علوم القران وعلم الرجال ، وهو من شيوخ السيد رضي الدين بن طاووس ، وقد أجازه سنة (١٠٠هـ) . (٢٤)

وعن أبي حمزة الثمالي عن الأصبغ بن نباتة ، قال : صحبت مولاي أمير المؤمنين عند مروره إلى صفين وقد وقف على تلً يقال له : عرير ، ثم أومأ إلى أجمة بين بابل والتل،

وقال: مدينة وأيُّ مدينة ؟ فقلت: يا مولاي أراك تذكر مدينة ، أكان ههنا مدينة فامَّحت آثارها؟ فقال: لا ، ولكن ستكون مدينة يقال لها: الحلة السيفية ، يحدثها رجل من بني أسد ، يظهر بها قوم أخيار لو أقسم أحدهم على الله لأبرّ الله قسمه . (٢٥)

وقال الكلبي: «إن مدينة بابل كانت اثني عشر فرسخا في مثل ذلك ، وكان بابها مما يلي الكوفة ، وكانت الفرات تجري ببابل حرفها بختنصر إلى موضعها الآن مخافة أن تهدم عليه سور المدينة ، لأنها كانت تجري معه ، واشتق اسمها من اسم المشتري ، لأن بابل باللسان البابلي الأول اسم المشتري»(٢٦). وبابل هي بابل العراق ؛ لأنها تبلبلت على الألسن. (٧٧)

قامت دولة بني مزيد في القرن الخامس الهجري ، وكان أبو الحسن علي بن مزيد المتوفى سنة (٤٠٨هـ) أوّل أمرائها ، وجاء بعده ولده دبيس الذي كان عمره حين تُوفّي والده أربعة عشر عاما ، فأقره بهاء الدولة البويهي على ملك أبيه واستمر في الحكم (١٧) سنة وتوفي سنة (٤٧٤هـ)، فقام بعده ولده منصور ودام حكمه خمس سنوات ، وتوفي سنة (٤٧٤هـ) نقولى بعده سيف الدولة صدقة ، وكانت مدة ولايته (٢٢) سنة ، وقد خضعت والسط والبطيحة والكوفة .

وقد شيدها سيف الدولة نفسه ، حيث كانت منازل آبائه في بعض أصقاع نهر النيل في

إقليم بابل ، فلما قوي أمره واشتد ازره وكثرت أمواله ورجاله انتقل إلى الجامعين وهو موضع غربي عمود الفرات ، وكان ذلك في المحرم من سنة (٩٥٥هـ) في عهد السلطان (بركيارق بن ملكشاه) السلجوقي ، وفي خلافة المستظهر بالله العباسي ، فنزل الحلة بأهله وعسكره وحلفائه وبنى فيها مساكن جميلة ودورا فاخرة ، وتأنق أصحابه في ذلك وقصدها التجار ، فصارت أفخر بلاد العراق . (٢٨)

وانتهت حياة صدقة سنة (٥٠١هـ) قتلا في حربه مع السلاجقة ، وبعد وفاة السلطان محمد السلجوقي أُطلِقَ ولده محمود بن دبيس بن صدقة الذي كان في أسر أبيه وعاد إلى الحلة سنة (٢١٥هـ) فأنشأ الدولة من جديد.

قال الطقطقي في صدقة بن دبيس: «كان صاحب الجار والحمى والذمار، وكانت أيامه أعيادا، والحلة في زمانه محط الرحال وملجأ بني الآمال ومأوى الطريد ومعتصم الخائف الشريد» (٣٠).

وحدث صراع بين دبيس وبين السلطان مسعود السلاجقة الى ان دعاه إليه السلطان مسعود السلجوقي وبعد أن أكرمه عاد فغدر به وقتله سنة (٩٢٥هـ)، واستمرت الإمارة المزيدية بعده حتى سنة (٥٤٥هـ)، إذ انتهت بموت علي بن دبيس . (٣١)

قال حماد الأصفهاني عن المزيدين في كتاب (الجريدة): «ملوك العرب وأمراؤها بنو مزيد الأسديون النازلون بالحلة السيفية على

الفرات كانوا ملجأ اللاجئين وكمال الراجين ومؤمل المعتقلين وكنف المستضعفين تشد إليهم رحال الآمال وتنفق عندهم فضائل الرجال وأثرهم في الخيرات اثير والحديث عن كرمهم كثير» (٣٢).

وكانت بغداد في هذه المرحلة تعيش آلام الفتن الطائفية تارة والعرقية أخرى ، فكان من الطبيعي أن يلتقي العلماء في الحلة في ظل الظروف الآمنة المستقرة الموالية لآل البيت (عليهم السلام) ولا سيما أن محمداً بن إدريس هذا العلم اللامع المدقق المفكر قد وضع فتاوى وأبحاث جده لأمّه على طاولة البحث والنقد فخرج بجديد على الساحلة العلمية آنذاك(٣٣).

ومن هنا فقد شد العلماء وطلاب العلموم الدينية رحالهم الى هذا المركز العلمي الفتي كي ينهلوا ويستفيدوا من أبحاث ابن إدريس المعمقة .

وكان في القرن السادس الهجري علماء كبار محققون زيادة على ابن إدريس منهم:

1- الشيخ ورام بن أبي فراس عيسى بن أبي النجم أبو الحسن النخعي الأشتري الحلي ، قال الشيخ منتجب الدين : (ورام بن أبي فراس بحلة من أولاد مالك بن أشتر النجفي صاحب أمير المؤمنين (عليه السلام) عالم فقيه شاهدته بحلة ووافق الخبر الخبر) . (٣٤)

٢- الشيخ شرف الإسلام أبو الحسن يحيى بن الحسن بن بطريق الأسدي المعروف بابن بطريق والمولود سنة (٥٢٣هـ) والمتوفى في الحلة في

شهر شعبان سنة (٢٠٠هـ) وكان «عالماً فاضلاً متكلما محققا فقيها ثقة صدوقا» وله مؤلفات تزيد عن عشرة كتب . (٣٥)

٣- الشيخ الحسين بن هبة الله بن رطبة السوراني: «وهو فقيه صالح كان يروي عنه الشيخ أبو علي الطوسي) . (٣٧) وجاء في رياض العلماء : «كان من أكابر مشايخ أصحابنا ومن تلامذة ولد الشيخ الطوسي . . . واستظهر اتحاده مع الحسين بن رطبة السوراوي ، وفي لسان الميزان: أنه قرأ الكتب ورحل إلى خراسان والري ولقي كبار الشيعة وصنف وشغل بالحلة وغيرها» . (٣٨)

3- علي بن يحيى بن علي ، حضر مجالس مقابلة كتاب (النهاية) للشيخ الطوسي مع ابن إدريس الحلي ، وكان آخر تلك المجالس ليلة السابع و العشرين من شهر رجب سنة (٣٩)هـ). (٣٩)

٥- محمد السوراوي : قال صاحب رياض العلماء في معرض حديثة عن هبة الله بن رطبة السوراوي : ((ثم أقول: ويروي عن هبة الله السوراوي الشيخ نجيب الدين محمد السوراوي وهو يروي أيضاً عن أبي علي ولد الشيخ الطوسي كما يظهر من أول غوالي اللآلئ لابن الأحادي . (٤٠)

7- محمد علي بن شهر آشوب: الشيخ رشيد الدين محمد بن علي بن شهر آشوب المازندراني السروي ، كان عالما فاضلا ثقة محدثا محققا عارف بالرجال والأخبار أديباً شاعراً جامعاً للمحاسن . (٤١)

٧- هبة الله بن نما: الشيخ أبو البقاء هبة الله
 بن نما الحلي فاضل صالح . (٤٢) وفي الرياض
 : فاضل عالم فقيه جليل. (٤٣)

٨- السيد بهاء الدين ورام: حضر السيد ورام بعض بن نصر بن ورام بن عيسى بن ورام بعض المجالس التي قرأ فيها كتاب (النهاية) للشيخ الطوسي بمحضر ابن إدريس الحلي في سنة (٥٧٣هـ) . (٤٤)

#### الحلة في القرن السابع الهجري:

انتهت الخلافة العباسية في سنة (٢٥٦هـ) وقتل آخر خليفة للعباسيين المستعصم بالله . وفي الروضات نقلا عن العلَّامة الحلي حاكيا عن والده سديد الدين يوسف بن شرف الدين على بن مطهر الحلى أنه لما وصل هولاكو إلى بغداد قبل أن يفتحها هرب أكثر أهل الحلة إلى البطائح ، إلا القليل ، فكان من جملة القليل والدي (رحمه الله) والسيد مجد الدين بن طاووس والفقيه ابن أبى الوفاء ، وجمع رأيهم على مكاتبة السلطان بأنهم مطيعون داخلون تحت الآيلة وأنفذوا به شخصاً أعجميا- إلى أن قال - فلما حضر بين يديه وكان ذلك قبل فتح بغداد وقبل قتل الخليفة ، قال له: كيف قدمتم على مكاتبتي والحضور عندى قبل أن تعلموا إلى ما ينتهى إليه أمري وأمر صاحبكم؟ وكيف تأملون أن يصالحني ورحت عنه ؟

فقال والدي : إن إقدامنا على ذلك لأنا روينا عن أمير المؤمنين علي بن إبي طالب (عليه السلام) في خطبته الزوراء . . . . والويل

والعويل لأهل الزوراء من سطوات الترك وهم قـوم صغار الحجم وجوههم كالمجال المطوقة ، لباسهم الحديد جرد مرد ، يقدمهم ملك يأتي من حيث بدأ ملكهم جهوري الصوت قوي الصولة عالي الهمة لا يمر بمدينة إلا فتحها ، ولا ترفع عليه راية إلا يكشفها ، الويل الويل لمن تأويه فلا يزال كذلك حتى يظفر . . . . فلما وصف لنا ذلك وجدنا الصفات فيكم ، فرجوناك فقصدناك ، فطيب قلوبهم وكتب لهم فرمانا باسم والدي (رحمه الله) يطيب فيه قلوب أهل الحلة وأعمالها . (٤٥)

استمرت الحركة العلمية في مدينة الحلة نحو الأفضل والأكمل وبلغت في القرن السابع إلى مستوى رفيع في الاجتهاد والفقاهة على أيدي محققين وعلماء كبار لا يزال العالم الإسلامي ينهل من مؤلفاتهم القيمة ودراساتهم العميقة .

ولا بد من عرض موجز لأبرز الشخصيات اللامعة من علماء هذا القرن في مدينة الحلة وهم:

1- أحمد بن علي بن معقل الأزدي المهلبي الحمصي الأديب: ولد عام (٥٦٧هـ) وتوفي ٢٥ ربيع الأول سنة (٦٤٤هـ). قال عنه السيوطي نقلاً عن الذهبي كما في أعيان الشيعة: ((رحل من حمص الشام إلى العراق وأخذ الرفض من جماعة بالحلة). (٤٦)

ولولا كون الحلة مركزا للفكر والعلم والايمان ومجمعا للعلماء والفقهاء لما توجه أحمد بن علي الأزدي من حمص الشام إلى

مدينــة الحلة ، ولما تأثر بمنطق رجالها وأعلامه. (٤٧)

Y-الخواجة نصير الملة والدين ، محمد بن الحسن الطوسي: قدم من إيران ودرس على المحقق الحلي فكان البحث في القبلة في استحباب التياسر قليلاً لأهل الشرق من أهل العراق عن السمت الذي يتوجهون إليه ، فاعترض الطوسي أن التياسر ، إمَّا إلى القبلة فيكون واجبا لا مستحباً ، وإمَّا عنها فيكون حراماً ، فأجاب المحقق الحلي في الدرس بأن الإنحراف منها وإليها . (٤٨)

وحين حضر هولاكو إلى الحلة ، اجتمع عنده فقاؤهم ، فاشار اليه الفقيه نجم الدين ابي القاسم جعفر بن سعيد ، وقال من أعلم هـؤلاء الجماعة ؟ فقال : كلهم فاضلون علماء وان كان الواحد منهم مبرزاً في فن ، كان الآخر منهم مبرزا في فن آخر ، فقال من أعلمهم بالاصوليين ؟ فاشار الى والدى سديد يوسف المطهر والى الفقيه مفيد الدين محمد بن الجهم ، فقال : هذا أعلم الجماعة بعلم الكلام وأصول الفقه . (٤٩) ونقل الشيخ الفقيه على بن فضل الله بن هيكل الحلى ، تلميذ أبي العباس أحمد بن فهد الحلى ما صورته حوادث سنة (٦٣٦هـ) فيها ، حيث عمّر الشيخ الفقيه العالم نجيب الدين محمد بن جعفر بن هبة الله بن نما الحلى بيوت الدرس الى جانب المشهد المنسوب الى صاحب الزمان بالحلة السيفية واسكنها جماعة من الفقهاء . (٥٠)

وهناك مدرسة باسم صاحب الزمان في الحلة

من المحتمل أنَّها شيدت في هذا القرن ، يقول السيد الأمين : ووجدنا فيها مناسك الحج لفخر المحققين فرغ منها كاتبها بمدينة الحلة بمدرسة صاحب الزمان عليه السلام سنة (٧٧٥هـ) . (٥١)

٣- الشيخ أبوالقاسم جعفر بن الحسن بن يحيى بن سعيد الحلي المعروف بالمحقق الحلي وعندما قارن بعض العلماء والباحثين كتاب (شرائع الاسلام) للمحقق الحلي مع الكتب الفقهية الأخرى التي دونت قبل المحقق الحلي ، وجدوا في الشرائع التحديث في التبويب والاستدلال والمنهجية والبحث العميق .

الشيخ فخار بن معد الموسوي ، كان عالماً فاضلا أديبا محدثا توفي سنة (٦٣٠هـ) . (٥١)
 الشيخ نجيب الدين أبو إبراهيم محمد بن غا الحلي الربعي المتوفى سنة (١٤٥هـ) كان من فضلاء وقته وعلماء عصره . (٥٣)

٦- الحسن بن يحيى بن الحسن بن سعيد والد المحقق الحلي ، كان عالماً فاضلا عظيم الشأن.
 (٥٤)

٧- السيد غياث الدين عبد الكريم بن أحمد بن طاووس ، صاحب كتاب فرحة الغري ، المولود سنة (٦٤٨هـ) . وجاء سنة (١٩٨هـ) . وجاء في الرياض أنه : الإمام العالم الفاضل العلامة الفقيه الجامع الفهّامة . (٥٥)

٨- السيد جمال الدين أبو الفضائل الفقيه أحمد
 بن موسى بن طاووس صاحب كتاب (الملاذ)
 في الفقه المشتمل على أربعة مجلدات ، وكتاب
 (بشرى المحققين) في الفقه ايضاً المشتمل على

ستة مجلدات ، وهناك كتب أخرى كثيرة في كتب التراجم ولاسيّما في الانوار الساطعة. (٥٦) توفي سنة (٦٧٣هـ) قال عنه الحر العاملي : مصنف مجتهد كان أروع فضلاء زمانه .(٥٧)

1 - الشيخ الفقيه جمال الدين يوسف بن حاتم الشامي ، صاحب كتاب (الدرر النظيم في مناقب الأئمة المهاميم) ، كان من فقهاء السيد ابن طاووس . (٥٨)

واذا أردت أن تعرف عدد العلماء في هـذا القرن من الزمان في هـذه الحوزة العلمية المباركة فعليك مراجعة كتاب (الانوار الساطعة في المائة السابعة) للمحقق الشيخ الطهراني حتى تعرف ذلك الحشـد الكبير من العلمـاء الذين عاشوا في هذا القرن في مدينة الحلة الفيحاء .

وأدرك المحقق الحلي عصر الخليفة العباسي الناصر لدين الله (٥٧٥ه -٦٢٢هـ) حتى أواخر الدولة العباسة وسقوطها على يد هولاكو حفيد جنكيز خان ، فقضى بقية حياته في عهد الدولة المغولية الإيلخانية . وفي هذا العصر المضطرب احتل المحقق الصدارة والزعامة الدينية في مدرسة الحلة العلمية ، فنهضت هذه المدرسة بدور كبير في حفظ التراث الإسلامي، وإعادة الثقة إلى نفوس المسلمين ، بعد أن

, C

### سيرته الشخصية (اسمه ، كنيته ، لقبه )

هو جعفر بن يحيى بن الحسن بن سعيد . (٦٤) وابو القاسم كنيته كما جاء في روضات الجنات : ((أبو القاسم جعفر بن الحسن بن أبي زكريا يحيى بن الحسن بن سعيد الهُذَليّ الحلي)) . ((٦٥)

قال تلميذه ابن داود: ((جعفر بن الحسن بن يحيى بن سعيد الهذلي ، شيخنا نجم الدين أبو المحقق المدقق)). (٦٦)

وقال صاحب (أعيان الشيعة): ((كفاه جلالة قدر اشتهاره بالمحقق، فلم يشتهر من علماء الامامية على كثرتهم في كل عصر بهذا اللقب غيره وغير الشيخ علي بن عبد العالي الكركي، وما أخذ هذا اللقب إلا بجدارة واستحقاق)). (٦٨) ولقب كذلك بـ(نجم الدين). (٦٨)

أمَّا نسبه فهو (الهُذَليّ) ، بضم الهاء وفتح الدال ، نسبة إلى هذيل بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان. (٦٩) وأمَّا نسبه الحليّ فيعود إلى أن مولده ومنشؤه كان في الحلة . (٧٠)

#### ولادتــه:

ولد في العراق في مدينة الحلة ، أمّا سنة الولادة فقد وقع اختلاف شديد فيها، وأشار إلى ذلك الخوانساري بقوله: وقد حدد ذلك أحد تلامذة المحقق ، وهو جعفر بن الفضل بن مهدوية ، بقوله: ((نجم الدين أبو القاسم جعفر بن الحسن بن سعيد ، وذكر أن مولده سنة اثنين وستمائة . .) . (٧١) وقد أيّد البحراني هذا

حل الخراب والدمار ببغداد خاصة ، وبالعراق والعالم الإسلامي عامة . وفي ذلك العصر لم يكن للعراق كيان خارجي أو سياسة خاصة ، بل كان هدفا للغزو المغولي ، بما تضمنت طبيعة ذلك الغزو من محاولة فرض سيطرته على العالم ، فقد استولى المغول فعلا على أكثر الصين وأواسط آسيا وإيران وأوربا الشرقية ، وبقيت الإسماعيلية وسوريا والعراق جيبا جغرافيا وعسكريا فكان لا بد من الاستيلاء عليها . (٦٠)

فالعوامل التي سهًلت للمغول اكتساح العالم الإسلامي ، هو اختلال النظام والاضطرابات والفتن في الأُمم المجاورة ، والحروب القائمة فيها ، وتذبذب سياساتها، وتشتت آرائها ، وانحلال وحدتها باشتداد الخصام الأدبي والاجتماعي .(٦١)

أمًّا الحلة مدينة المحقق فقد كانت مركز الشيعة الإمامية بعد سقوط السلاجقة في العراق سنة (٩٥هه) في ذلك العصر الذي انتشر فيه الاتجاه العقلي الذي قوي في عهد الناصر لدين الله ، الذي رعى العلوبين رعاية خاصة ، فعمّر العتبات المقدسة وجعلها حرماً آمناً . (٦٢) وقد قوي الشيعة في عهد الناصر ، إذ استوزر منهم خمسة وزراء في عهده ، منهم مؤيد الدين ابن العلقمي الشيعي (٤٣٤هـ) الذي استمر في منصبه إلى آخر يوم من أيام الدولة العباسية . (٦٣) وقد استطاعت الحلة أن تنجو من فتك المغول التتار بحكمة علمائها .

التأريخ بقوله: ((قال بعض الأجلاء الأعلام من متأخري المتأخرين، رأيت بخط بعض الأفاضل ما صورة عبارته -إلى أن قال- وسئل عن مولده، فقال: سنة (٢٠٦هـ)). (٧٢) وقد نقل ما كتب في (اللؤلؤة) جمع من أصحاب التراجم والسير، فضلاً عن تأييدهم لهذا التاريخ. (٧٧) أمّا العلامة الطهراني (ت ١٣٨٩هـ) فقال: (جعفر الحسن بن يحيى.... المولود في حدود الستمائة)). (٧٤)

وبعد تتبع ترجمة المحقق ظهر أن ولادته سنة (٢٠٢هـ) وهذا ما ذُكرَ في معظم المصادر والمراجع . (٧٥)

#### أسرته ونشأته :

ينتمي المحقق الحليّ (قدس) الى اسرة آل سعيد العريقة التي استوطنت الحلة ، والتي المازت بالعلم والفضل والنبل والزعامة الدينية، يقول الدجيلي (ت١٢٦٢هـ) : ((أحد أفراد أسرة اشتهرت بالمنزلة العلمية والزعامة الدينية)).

فكان والده الشيخ حسن بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذليّ الحليّ ، من كبار علماء عصره في الحلة ، وقد روى عنه ابنه المحقق ، فهو من شيوخه في الرواية .(٧٧)

أمَّا جده الشيخ أبو زكريا يحيى الأكبر بن الحسن بن سعيد الهذلي الحلي ، فقد كان من مشاهير الفقهاء في عصره ، قال عنه الحر العاملي: كان عالماً محققا ، وهو جد المحقق. وقد نقل عنه الشهيد الأول بقوله: «ومن المتأخرين القائلين بالتوسعة قطب الدين الراوندي، ونصير

الدين عبد الله بن حمزة الطوسي ، وسديد الدين محمود الحمصي، والشيخ يحيى بن سعيد جد الشيخ نجم الدين (المحقق الحلي) «. (٧٨) ووصفه الذهبي بقوله :» لغوي أديب ، حافظ للأحاديث ، بصير باللغة والأدب «. (٧٩) نشأ المحقق الحلي في بيت عريق في العلم مشهور بذلك ، فكان «لا يتنفس إلا عبير التقى ، ولا ينهل إلا من رواء العلم ، ولا يطعم إلا من رياض الأدب» . (٨٠)

وبفضل تربية والده الاسالامية العامرة بالقيم والمثل ، وبفضل اساتذته الذين ترعرع على ايديهم ، برزت شخصية المحقق الحلي العلمية ، و بما امتلك من مؤهلات علمية نادرة صار من أعاظم العلماء فقها وأصولا وتحقيقا وتصنيفاً ، ومعرفة بأقوال الفقهاء من الإمامية ، ومن فقهاء المذاهب الأخرى وكان ذا باع طويل في الآداب .

فهو موسوعة علمية ، وممّا برز فيه : التحقيق والتدقيق والتجديد في الفقه وأصوله. وقد ذكر ذلك الحر العاملي قائلاً: «حال في الفضل والعلم والثقة والجلالة والتحقيق والتدقيق والفصاحة والشعر والأدب والاثارة وجميع العلوم والفضائل والمحاسن اشهر من ان يذكر ، وكان عظيم الشأن جليل القدر رفيع المنزلة ، لا نظير له في زمانه . . وكأنه مرجع أهل عصره في الفقه وغيره» . (٨١)

#### اساتذتـــه :

تتلمذ المحقق الحلي على جمع من شيوخ العلم في الحلة ، وكان لهؤلاء المشايخ

أثر كبير على شخصيته ونشأته العلمية ، وقد ورد ذكرهم بإجلال وإكبار في كتب التراجم والسير ، ومن أشهرهم ذكرا :

١- الحسن بن يحيى بن الحسن بن سعيد الحلي الهذلي والد المحقق ، وهو من الفضلاء المبرزين.
 (٨٢)

٢- أحمد بن يوسف بن أحمد الحسيني . (٨٣)
 كان فاضلا فقيها صالحا عابدا . (٨٤)

٣- الحسن بن علي الدربي ، الملقب بتاج الدين ، كان من أجل العلماء وقدوة الفقهاء ومن مشايخ المحقق والسيد رضي الدين . (٨٥) ٤- علي بن الحسن بن أبراهيم الحسيني العريضي الحلي ، الملقب بمجد الدين ، فاضل جليل من مشايخ المحقق . (٨٦)

٥- سالم بن محفوظ بن عزيزة بن وشاح السوراوي الحلي ، الملقب بسديد الدين ، كان من كبار متكلمي الإمامية ، فقيها ، أديبا ، شاعرا، جليل القدر ، صنف كتاب (منهج الأصول في الكلام) وكتاب (التبصرة) وكتاب (الحصل) . (٨٧)

٦- محمد بن جعفر بن محمد بن أبي البقاء هبة الله بن نما بن علي الربعي (ت١٤٥هـ) الملقب بنجيب الدين ، وهو من أبرز مشايخ المحقق وأجلّهم . (٨٨)

٧- فخار بن معد بن أحمد بن محمد الموسوي الحائري (ت ٦٢٠هـ) الملقب بشمس الدين ، من علماء الإمامية البارزين ، له معرفة واسعة بالأنساب والرجال والأدب قال عنه الحر العاملي : "كان عالما فاضلا أديبا محدثا ، وله كتب

کثیرة». (۸۹)

٨- محمد بن عبد الله بن علي بن زهرة الحسيني الإسحاقي الحلي ، الملقب بمحي الدين، صنف كتاب (الاربعين في حقوق الاخوان) . (٩٠)
 ٩-يوسف بن أحمد الحسيني العريضي الملقب بجمال الدين فقيه إمامي زاهد . (٩١)

#### تلامذتــه:

كان المحقق الحلي مدرسة في الفقه وأصوله ، ورائد حركة التطوير في مناهج البحث الفقهي والاصولي في مدرسة الحلة ، فتحلَّقَ حوله الطلبة ، وبرز في مجلس تدريسه أكثر من (٤٠٠) مجتهد كانوا جهابذة ، وهذا لم يتفق لأحد قبله . (٩٢)

ومن أبرز هؤلاء النخبة الذين أعدهم المحقق الحلي والذين تخرجوا عليه :

-7£V[]

٧١١هـ) الملقب بتقي الدين المعروف بابن داود، «كان فاضلا جليلا صالحا محققا متجرا من تلامذة المحقق نجم الدين الحلي ، يروي عنه الشهيد بواسطة ابن معيه». (٩٣)

Y- الحسن بن ربيب الدين بن أبي طالب بن أبي المجد اليوسفي الحلي الآبي وهي قرية من قرى الصفهان خرج منها جماعة من المشاهير . (٩٤) درس الفقه والكلام عند المحقق الحلي بعد مجيئه الى الحلة ، فصار فقيها فاضلا محققا له أقوال في الفقه نقلها كبار الفقهاء في كتبهم . (٩٥)

«وشهد هذا الرجل دون فضله وعلمه، وكتابه (كشف الرموز) حسن مشتمل على فوائد كثيرة من ذكر الأقوال والأدلة على

سبيل الإيجاز ، وله مع شيخه المحقق مخالفات ومباحثات في كثير من المواضع». (٩٦)

٧٢٦هـ) الملقب بجمال الدين ، المعروف بالعلامة الحلي . كان من أبرز تلامذة المحقق ومن أبرز فقهاء مدرسة الحلة ، له تصانيف كثيرة ، انتهت رئاسة الإمامية إليه في المعقول والمنقول . (٩٧)

ووصفه ابن حجر بقوله : «علام الشيعة وإمامهم ومصنفهم». (٩٨)

وقد تتلمذ العلامة الحلي على خاله المحقق الحلي ، فأخذ منه علوم الفقه والأصول والكلام «وقد كان المحقق بمنزلة والد رحيم ومشفق كريم ، طال اختلافه إليه في تحصيل المعارف والمعالي ، وتردد إليه في تعليم أفانين الشرع والأدب والعوالي ، وكأنه تتلمذ عليه في الظاهر أكثر منه على غيره من الأساتذة الكبار». (٩٩)

3-طومان بن احمد المناري نسبة إلى (المنارة) قرية في آخر جبل عامل في لبنان . (١٠٠) الملقب بنجم الدين «كان فاضلا عالما محققا»(١٠١) ، وتتلمذ على المحقق الحلى (١٠٢)

٥-عبد الكريم بن أحمد بن موسى بن جعفر بن طاووس (٦٤٨-٦٩٣هـ) الملقب بغياث الدين كان فقيها نسابة نحويا حافظا للاحاديث والاخبار ذا ذهن وقاد وحافظة قوية ورأياً ثاقباً (١٠٣) ولمكانة آل طاووس العلمية والاجتماعية تقلدوا نقابة العلويين وتوارثوها (١٠٤)

7-علي بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي، الملقب برضي الدين ، كان عالما فاضلا أخا للعلامة الحلي ، قال عنه البحراني : «كان الشيخ رضي الدين علي فاضلا جليلا». (١٠٥) ٧-علي بن محمد بن أحمد بن علي ، الملقب بشرف الدين وأبوه ابن العلقمي تقلد هو وابوه واخوه منصب وزير(١٠٦) .

«كان أبوه وزيرا للمستعصم آخر خليفة لبني العباس اشتغل في صباه في الأدب، ثم تولى الوزارة سنة (٦٤٢هـ) وكان حازما خبيرا بسياسة الملك ، كاتبا فصيح الإنشاء ، صنف له ابن أبي الحديد المعتزلي شرح (نهج البلاغة) ، توفي سنة (٦٥٦هـ) وخلف في الوزارة ابنه عز الدين محمد بن محمد» (١٠٧) .

٨- محفوظ بن وشاح الأسدي الحلي . (١٠٨)
 الملقب بشمس الدين ، «كان عالما فاضلا أديبا
 شاعرا جليلا من أعيان العلماء في عصره»
 (١٠٩) .

قال عنه الأميني : « قطب من أقطاب الفقه ، وطود رأس العلم والأدب ومنتجع لحل المشكلات» (١١٠) .

9- محمد أحمد بن صالح القسيني ، نسبة إلى قسين ، وهي كورة من نواحي الكوفة (١١١) ولقب بشمس الدين ، « وكان فاضلا صالحا جليلا ، تتلمذ على المحقق الحلي وقرأ عليه كتاب (نهج الوصول إلى علم الأصول)»

۱۰ محمد بن علي بن موسى بن طاووس الحلي ، الملقب بجلال الدين، «كان من

الفضــلاء الصلحــاء الزهــاد يروي عــن المحقق الحلي» (١١٣).

11- محمد علي القاشاني ، الملقب بجمال الدين ، «كان فاضلا جليلا ، يروي عن المحقق الحلي» (١١٤) .

١٢-محمد بن يحيى بن أحمد بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذلي الحلي ، الملقب بصفي الدين ، أبوه ابن عم المحقق الحلي ، فاضل جليل من تلامذة المحقق (١١٥) .

١٣ - محمد بن محمد الكوفي الهاشمي الحارثي،
 الملقب بجلال الدين ، كان عالما فاضلا صالحا،
 وهو من تلامذة المحقق الحلي (١١٦) .

18-يوسف بن حاتم بن فوز بن مهند الشامي العاملي ، الملقب بجمال الدين ، «كان فاضلا فقيها عابدا» (١١٧) . تتلمذ على المحقق الحلي ، وسأله جملة من المسائل الفقهية بلغت (٧٢) مسألة أجاب عنها شيخه المحقق ، وعرفت برجوابات المسائل البغدادية) (١١٨)

#### وفاتــــه :

توفي المحقق الحليّ في صباح يوم الخميس الثالث عشر من ربيع الاخر سنة الخميس الثالث عشر من ربيع الاخر سنة (٦٧٦ه)؛ إذ سقط الشيخ الفقيه المحقق أبو القاسم (رحمه الله) من أعلى درجة في داره، فخر ميتا لوقته من غير نطق ولا حركة ، فتفجع الناس لوفاته ، واجتمع لجنازته خلق كثير ، وحمل إلى مشهد أمير المؤمنين (ع). (١٢٠) وكانت وفاته خسارة علمية فادحة ، نكبت الحلة بموته ، وعصفت بالناس عاصفة من الحزن والكآبة ، وتسابق الشعراء الى تأبينه ورثائه ،

ومنهم صديقه الوفي الشيخ محفوظ بن وشاح (ت٠٩٦هـ) فرثاه بقصيدة وقال فيها: (١٢١) أقلقني الهمُّ وفرُطُ الآسيى وزادَ في قلبي لهيبُ الغرام لفقد بحر العلم والمرتضى في القول والفعل وفصل الخصام أعنى أبا القاسم شمسَ العليى

الماجد المقدام ليث الزحام أَزِمَّــةُ الديــن بتدبيــره

منظومة أحسن بذاك النظام شبه به البازي في بحثه

وعنده الفاضل فرخ الحمام قد اوضح الدين بتصنيفه

من بعد ما كان شديد الظلام بعدك أضحى الناس في حيرة

عالمهم مستبه في العوام لولا الذي بيّن في كتبه

لأشرف الدين على الاصطدام قد قلت للقبر الذي ضمه

كيف حويت البحر والبحر طام عليك مني ما حدا سائق

أو غرد القمري ألف سلام وقد دفن المحقق الحلي (رحمه الله) في شارع يعرف باسمه في محلة الجباويين في مدينة الحلة ماثلاً للعيان ، وعليه قبة من الحجر الكاشاني، وللمرقد زيارة خاصة به ، إذ يتبرك بزيارته ، ويضم مرقده الشريف مسجدًا عامرًا بالمصلين.

وجاء في (لؤلؤة البحرين)»وما زال قبر المحقق الحلي حتى اليوم في محلة الجباويين ماثلا للعيان وعليه قبة مجصصة يتبرك الناس به ، خلفاً عن سلف، وقد فتح أخيرا في المذكورة حيث محل قبره- شارع جديد ، يعرف باسم شارع المحقق حتى اليوم ، وعند فتح هذا الشارع تصدى الوجيه عبد الرزاق مرجان لشراء قطعة مجاورة للمرقد وبناها ملحقة به ، وبنى عليه قبة جميلة من الحجر الكاشاني وكان ذلك سنة قبة جميلة من الحجر الكاشاني وكان ذلك سنة

### الحالة الاجتماعية والاقتصادية والفكرية في الحلة :

إن انهيار العباسيين ونهايتهم على يد المغول ، وانتشار الفساد والفوضى الإدارية في البلاد أدى الى وجود فجوة اقتصادية في البلد، تصدع لها الكيان الاجتماعي ، فضلا عن الظروف البيئية التي أحاطت بالبلاد في تلك الفترة .

إنَّ تردي الحال الاقتصادية والاجتماعية يعود الى تميّز النظام الاقتصادي في ذلك العصر «بضروب المصادرة والاحتكار التي كانت تؤلف العمود الفقري لمالية الدولة ، على الرغم من شجب الشرائع الدينية لها» (١٢٤) .

وإن معظم موارد الثروة كانت حكرا على الطبقة الخاصة ، المتمثلة بالأمراء والمتنفذين ورجال المال والاقطاعات ، الذين يتمتعون بثراء واسع ، ويستعملون المال في لهوهم ومجونهم بإسراف وبذخ كبيرين على حساب الطبقة

الواسعة في المجتمع ، إذ كانت هذه الطبقة الخاصة تؤمن ثروتها بفرض الضرائب الثقيلة على الفقراء ، لذا كانت الفجوة الاقتصادية بين هاتين الطبقتين واسعة جداً .

وعلى الرغم من معاناة البلاد من الانحلال السياسي والاجتماعي والفتن الطائفية والفوضى الاقتصادية ، ثم الاحتلال وما صاحبه من الدمار والخراب ، فقد كانت هناك حركة عمران تمثلت بتشييد المدارس والمكتبات ، وافتتحت مدرسة المستنصرية سنة (٦٣١هـ) في عهد المستنصر ، التي وصفها الطقطقي بأنها : ((أعظم من أن توصف ، وشهرتها تغني عن وصفها))(١٢٥) أمَّا الحلة مدينة المحقق فقد شاع فيها الاستقرار المعاشي نوعاً ما نظراً لما تمتعت به من مناخ لطيف وبيئة صالحة ، وكثرت فيها المحاصيل الزراعية ، فضلا عن موقعها الجغرافي المحاصيل الزراعية ، فضلا عن موقعها الجغرافي كبغداد والكوفة والنجف . (١٢٦)

وحافظت الحلة والكوفة والبصرة وغيرها التي سلمت من الغزو على كثير من علماء العراق وعلى مراكز العلم والكتب فيها .(١٢٧)

وحين تمكنت الحلة من أن تكسب أمان السلطان المغولي ، استطاع علماء الشيعة الإمامية أن ينقلوا ما تبقى من مراكز العلم والكتب والعلماء في بغداد إلى الحلة ، فأصبحت الحلة منذ ذلك التاريخ مركزا علميا من أكبر مراكز العلم في العالم الإسلامي ، وبرز فيها عدد كبير من الفقهاء والمحدثين والمفسرين والحكماء

والأدباء والشعراء ، وكان المحقق الحلي من روادها في حركته الفقهية والأصولية . (١٢٨) عما يجدر ذكره أن الحلة بما تمتعت به من ظروف إيجابية في هذه الحقبة أفضت إلى نضوج الدراسات العقلية وازدهارها ، مما ساعد على أن يتخذ المحقق الحلي منهجا يوافق فيه ابن إدريس الحلي (ت٥٩٨هـ) في الاعتماد على دليل العقل . (١٢٩) إذ يقول : ((مستند الأحكام . . . . الكتاب والسنة والإجماع ودليل العقل)) . (١٣٠)

وفضاً عن تطور الدراسات العقلية تطور الاتجاه الصوفي في القرن السابع الهجري تطوراً ملحوظاً ، فصار للصوفيين مواضع للتدريس وصدرت عنهم المؤلفات التي تحمل أفكارهم . واستمر هذا الإتجاه قوياً متغلباً حتى نهاية هذا القرن ، وامتد الى القرن الذي يليه ، ويعود سبب انتشاره إلى اضطراب الأحوال السياسية ، والتنازع بين المذاهب الإسلامية ، وسوء الأحوال الاقتصادية والاجتماعية ، مما جعل هذا الاتجاه مخرجاً لكثير من الناس من تلك الاضطرابات والمحن . (١٣١)

أمَّا في العهد الإيلخاني فقد نشطت المذاهب الاسلامية العقلية (الامامية والحنفية) التي كانت موضع نقمة السلفيين ، فنهضت الدراسات العقلية الى جانب نهضة المعاني الصوفية وكان كلُّ ذلك بسبب سياسة التسامح والمرونة.(١٣٢)

ولا بد من الإشارة إلى الحلة ومركزها العلمي الذي نشط بعد احتلال بغداد سنة

(٢٥٦هـ)؛ إذ ضمت علماء بارزين مثلوا الاتجاه العقلي والفلسفي المتحرر في الفكر الشيعي الإمامي في هذه المرحلة ، فكانت دوافع البحث والدراسة عند فقهائهم بعيدة عن حاجات الحكام ورغباتهم ، أو الظروف السياسية ، وكان يقوم على مبدأ الاجتهاد الذي أفاد الفكر الإمامي منه غاءً وثراءً . (١٣٣)

وعلى الرغم من كل الظروف التي أحاطت بالحلة استطاع المحقق الحلي أن يطور مناهج الفكر وأصوله ، وأن يجدد صياغة عملية الاجتهاد ، وينظم أبواب الفقه الإمامي، فكان رائداً لمدرسة الحلة العلمية ، وأبرز رجالها فقها وتدريسا وزعامة ، ولم ينافسه أحد من معاصريه ، وأكثر فقهاء الحلة يعدون من تلامذته ، وأبرزهم ابن أخته العلامة الحلي المتوفى سنة (٢٧٦هـ) الذي كان موسوعيا ، شارك في مختلف فروع المعرفة ، فلم يقتصر شاطه العلمي على الفقه وأصوله والتفسير والحديث وعلوم العربية والرجال والأخبار ، ترجيحا ونقدا، وإنّما تعدى ذلك الى التحقيق والتحليل والاستدلال .(١٣٤)

#### منزلته ومؤلفاته:

وصفت كتب التراجم الشيعية المحقق الحلي بما يدل على ما كان يتمتع به من منزلة علمية فائقة. (١٣٥) وهي التي دفعت نصير الدين الطوسي إلى حضور درسه في الحلة ، وجرت مناقشة بينه وبين المحقق في مسائل عملية مهمة. (١٣٦)

أمَّا كتابه الفقهي الضخم (شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام) فقد تبنته حلقات الدرس الإمامية بدلاً عن كتاب (النهاية) للشيخ الطوسي (ت٤٦٠هـ) وهذا يمثل تطوراً مهماً في دراسة هذا العلم ، لأن كتاب الطوسي لم ترد فيه أمَّات مسائل الفقه وأصوله على خلاف كتاب الحلي الذي اشتمل على التفريع وتخريج الأحكام .

فكانت العناية بهذا الكتاب بحثاً وتعليقاً، إقراراً رسمياً في الدراسات الفقهية الإمامية بتعميم منهج التفريع والتخريج على المدرسة كلها، وفي ذلك غناؤها واتساعها.

ترك المحقق الحلي مؤلفات متعددة في علم الكلام ، وكان له دور كبير في هذا المجال، وقد بلغت مؤلفاته (٢٢) مؤلفاً ، أبرزها : ١- شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام: (١٣٨) قال الطهرانيّ عن هذا الكتاب : «وكتابه هذا من أحسن الكتب الفقهية ترتيباً وأجمعها للفروع ، وقد ولع به الأصحاب من للدن عصر مؤلفه إلى الآن ، ولا يزال من الكتب الدراسية في عواصم العلم الشيعية ، وقد اعتمد عليه الفقهاء خلال هذه القرون المتعددة ، فجعلوا أبحاثهم وتدريساتهم فيه ، وشروحهم وحواشيهم عليه». (١٣٩)

Y- المختصر النافع: وهو مـــتن فقهي اختصره المحقــق الحلي من كتابه (شــرائع الاســـلام في مســائل الحلال والحرام) وهو كأصله من أحسن المتون الفقهية ، ولا يزال من الكتب الدراســية

في المدارس العلمية الشيعية (١٤٠) .

٣- المعتبر في شرح المختصر(١٤١): وقد ذكر فقال في مقدمته سبب الحاجة إلى هذا الشرح ، فقال : «لما كانت الكتابة مناط الفهم ورباط العلم وصراط العصمة من الوهم ، كما قال جعفر بن محمد (ع): (اكتبوا فإنكم لا تحفظون حتى تكتبوا). (١٤٢) وقال للمفضل (اكتب وبث كتبك في إخوانك ، فإنه يأتي على الناس زمان لا يأنسون إلا بالكتب) « (١٤٣) .

ولأهمية كتاب (المعتبر) تناوله الفقهاء بالشرح والتحشية ، فقد شرحه محمد رضا بن قاسم الغراوي النجفي ، معاصر الطهراني صاحب (الذريعة) (١٤٤).

3- نكت النهاية و شرح نكت النهاية (١٤٥): ذكر المحقق الحلي سبب تأليف هذا الكتاب في مقدمته؛ إذ قال: «إن جماعة من ذوي الفطانة والهداية اشتكل كل منهم مسائل من كتاب (النهاية) والتمسوا ابانتها بالقول المقتصر والدليل المختصر فأجبتهم على ذلك». ( ١٤٦)

٥- مختصر المراسم (١٤٧) : اختصر المحقق الحلي الكتاب الفقهي المسمى (الأحكام النبوية والمراسم العلوية) لأبي يعلى حمزة عبد العزيز الديلمي الملقب بسلار أو سالار (٢٦٦هـ) وطبع المراسم ضمن الجوامع الفقهية سنة (٢٧٦هـ) الطبعة الحجرية (١٤٨).

٦- معارج الوصول ، أو نهج الوصول إلى علم الاصول (١٤٩) : إنَّ اثر هذا الكتاب في تطوير أصول الفقه عند الشيعة الإمامية واضح .
 قال الاستربادي في وصف كتاب أصول

المحقق: ((فرأيت في أصول اصحابنا كتاباً قريباً إلى الحق بعد كتاب (العدة) لرئيس الطائفة إلا إياه)). (١٥٠)

أمَّا مؤلفاته في علم الكلام فهي:

١- المسلك في أصول الدين : هـذا الكتاب الشتمل على أربعة أمور هي :

أبـــواب التوحيد والنبـــوات والإمامة و أفعال الله سبحانه وتعالى (١٥١) .

- ٢- رسالة في الكلام .
  - ٣- الرسالة المانعية .
    - ٤- أصول الدين.
- ٥- شرح الكلمة الالهية .

والمقصود بالكلمة الإلهية ما ورد في (الخطبة الغرَّاء) تأليف ابن سينا ، وجاء في مقدمتها : سبحان الملك القهار الإله الجبار. (١٥٢)

#### ٦- المقدار الواجب من المعرفة .(١٥٣)

وهو جواب لمسألة (المعرفة والمقدار اللازم فيها) لجماعة من علماء الحلة في عصر واحد وهم :

١- سـديد الدين يوسـف بن علـي بن محمدالحلى أبو العلامة الحلى .

٢- نجيب الدين محمد بن نما أستاذ المحقق الحلي
 وسديد الدين .

٣- يحيى بن سعيد الحلي صاحب (الجامع للشرائع) ابن عم المحقق الحلى .

٤- محمد بن أبي العز الحلي .

٥- نجم الدين جعفر بن الحسن المحقق الحلي.
 فقد كتب هؤلاء جميعهم فتاواهم من

جواب هذه المسألة بخطوطهم ، وكلهم أفتوا بكفاية الاعتقاد والإيمان بالقلب ، وعدم لزوم إيراد الألفاظ الدالة على ذلك . وقد خالف الخواجة نصير الدين الطوسي معاصر لهؤلاء العلماء فتاواهم ، قائلًا : «الإيمان التصديق بالقلب واللسان ، ولا يكفي الأول . . . ولا يكفي الثاني . . . » . (١٥٤)

ولـه مؤلفات في المنطـق وعلم الرجال والأدب هي :

١- اللهفة في المنطق أو الكهنة . (١٥٥)

وقد جاءت التسمية في بعض المصادر (اللهفة في المنطق) (١٥٦) ٢- تلخيص الفهرست. (١٥٧)

٣- مراسلاته في الأدب.

والمحقق الحلي شاعر مرهف الحس ، ذوّاقٌ للأدب والشعر ، أديب ينتقي الكلمة انتقاء الخبير بمفردات اللغة ، ويظهر ذلك في مراسلاته الشعرية والأدبية مع والده ، ومع صديقه الشيخ شمس الدين محفوظ بن وشاح . (١٥٨)

إنَّ ملكة الفصاحة والبلاغة عنده جعلته أديباً بليغاً ، فكان له سبق في نظم الشعر ، ولكنَّه أهمل الشعر وتفرغ للفقه وأصوله .

وذكر المحقق الحلي سبب تركه الشعر بقوله: «وأكد ذلك عندي ما رويته بإسناد متصل أن رسول الله (ص) دخل المسجد وبه رجل قد أطاف به جماعة فقال: ما هذا؟ قالوا: علامة، فقال: وما العلامة؟ قالوا: عالم بوقائع العرب وأنسابها وأشعارها، فقال: (خلك علم لا يضر: (خلك علم لا يضر

٠٠الگدقة

مصنفاته فضلا عن وضع الحواشي والتعليقات

(١٦٠).

من جهله ولا ينفع من علمه)» (١٥٩). وعكف بعض العلماء على دراسة مؤلفات المحقق الحلي سواء كانت في حياة مؤلفها ونيل الإجازة منه أم بعد وفاته ، وشرحوا أكثر

### الهوامش

- ١- الحكيم ، د.حسن عيسى ، النجف الاشرف والحلة الفيحاء ص٢٢.
- ٢- محمد مفيد ، متابعات تاريخية لحركة الفكر في الحلة ، ص١٧٢.
  - ٣- البحراني ، لؤلؤة البحرين ، هامش ، ص٢٢٧ .
  - ٤- البروجردي حسين ، نخبة المقال ، هامش ص٦٦ .
    - ٥- الاشراف والتنبية ، ص٣٢ .
    - ٦- الحموي ، معجم البلدان ، ج٢ ، ص٢٩٧ .
  - ٧- محمد بن احمد ، رحلة ابن جبير ، بيروت ب ت ، ص١٥٤ .
- $\Lambda$  ابن بطوطة ، محمد بن عبد الله اللواتي ، تحفة النظار في غرائب الامصار وعجائب الاسفار ،
  - تحقيق د.علي المنتصر مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٥ هـ ، ج١ ص٦٣٩ .
  - ٩- ابن الاثير ، الكامل في التاريخ ، ج١٠، ص١٥٨ .
  - ١٠- الجوذري ، د. عبد العظيم عباس ، القاسم بن الامام موسى بن جعفر ص٦٠ .
    - ١١- الخوئي ، معجم رجال حديث الشيعة ، ج٢ ، ص٦٩٤ .
      - ۱۲- افندي ، رياض العلماء ، ج٢ ص١٩٤ .
    - ١٣- العاملي ، محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج٩ ص١٩ .
      - ١٤- عبد الله افندي ، رياض العلماء ، ج٢ ص٢٠١ .

- ١٥- الاصفهاني ، مقاتل الطالبيين ، ج٩ ص٤١٦ .
  - ١٦- العاملي ، اعيان الشيعة ، ج١١ ص١٧٧.
    - ١٧ المصدر السابق ، ص١٢٤
- ١٨- الاصفهاني ، مقاتل الطالبيين ، ج٢ ص٢٢٩ .
- ١٩- الاصفهاني ، المصدر السابق ، ج٢ ص ٢٢١ .
- ٢٠ العاملي ، محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج٩ ص٤٣٧ .
  - ٢١- محبوبة ، ماضى النجف وحاضرها ، ج٢ ص٢٧٨ .
- ٢٢- الحكيم ، د. حسن عيسى ، المفصل في تاريخ النجف الاشرف ، ج٢ ، ص٧٢.
  - ٢٣- الطهراني ، اغا برزك ، طبقات اعلام الشيعة ، ص٢٠٦ .
  - ٢٤- الحر العاملي ، امل الامل في علماء جيل عامل ، ج٢ ، ص٩٠.
    - ٢٥- المجلسي ، بحار الانوار ، ج١٠٤ ، ص١٧٩
      - ٢٦- الطبرسي ، مجمع البيان ، ج١ ص١٧٥
        - ۲۷- المصدر السابق ، ج۱ ، ص۱۷۷ .
    - ٢٨- حسن الامين ، دائرة المعارف الاسلامية ، ج٣ ، ص ٣٨٣ .
      - ٢٩- المصدر السابق ، ج٣ ، ص ٣٨٢ .
    - ٣٠- حسن الامين ، دائرة المعارف الاسلامية ، ج٣ ، ص٣٨٢ .
      - ٣١- المصدر السابق ، ج٣ ، ص٣٨٤ .
      - ٣٢- دائرة المعارف الشيعية ، ج٣ ، ص٣٨١ .
        - ٣٣- المصدر السابق ، ج٣ ، ص٨٢.
      - ٣٤- المجلسي ، بحار الانوار ، ج١٠٥ ، ص٢٩١ .
  - ٣٥- الشيرازي ، الشيخ عبد الرحيم الرباني ، مقدمة بحار الانوار ، ص١٤٩ .
    - ٣٦- المجلسي ، بحار الانوار ، ج١٠٥ ، ص٢٢٤ .
    - ٣٧- محبوبة ، ماضى النجف وحاضرها ، ج١ ، ص٣٦٦ .
    - ٣٨- الاشكوري ، السيد احمد ، تراجم الرجال ، ج١ ، ص ٣٩١ .
      - ٣٩- عبد الله الافندي ، رياض العلماء ، ج٥ ، ص٣١٣.
        - ٠٤- الحر العاملي ، امل الامل ج٢ ، ص٢٨٥ .
          - ٤١ المصدر السابق ، ج٢ ، ص ٣٤٣ .
        - ٤٢- عبد الله الافندي ، رياض العلماء ج٥ ، ص٣١٦.
    - ٤٣- الاشكوري ، السيد احمد ، تراجم الرجال ، ج٢ ، ص٨٥٧ .

- ٤٤ الخونساري ، روضات الجنات ، ج۸ ، ص ۲۰۱ .
  - 20- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج٣ ، ص ٤٩ .
- ٤٦- الغروي ، السيد محمد ، مع علماء النجف الاشرف ، ج١ ، ص١٥٨ .
  - ٧٤- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج٩ ، ص٤١٨ .
  - ٤٨- الخونساري ، روضات الجنات ، ج٢ ، ص ١٨٧ .
    - ٤٩- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج٩ ص٢٠٣٠ .
      - ٥٠ المصدر السابق ، ج٩ ، ص١٥٩ .
      - ٥١- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ص٣١٠ .
        - ٥٢ المصدر السابق ، ج٢ ، ص٢١٤ .
      - ٥٣ الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٨٠٠ .
      - ٥٤ الافندي ، رياض العلماء ، ج٣ ، ص١٦٤ .
  - ٥٥- الطهراني ، الانوار الساطعة في المائة السابعة ، ص١٣٠.
    - ٥٦- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٢٩ .
    - ٥٧- الافندي ، رياض العلماء ، ج٥ ، ص٣٨٩ .
      - ٥٨- المصدر السابق ، ج٥ ، ص٥٣٥ .
  - ٥٩- عباس العزاوي ، تاريخ العراق بين احتلالين ، ج١ ، ص٧٤ .
  - ٦٠- حسن الامين ، الاسماعيليون والمغول ونصير الدين ، ص٢٨٢ .
    - ٦١- مجموعة من الباحثين ، العراق في التاريخ ، ص٤٦٢.
      - ٦٢- محمد مفيد ، الحياة الفكرية ، ص٥٣ .
      - ٦٣- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٤٨ .
      - ٦٤- الخوانساري ، روضات الجنات ، ج٢ ، ص١٨٢ .
        - ٦٥- ابن داود ، الرجال ، ص٦٢ .
      - ٦٦- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج١٥ ، ص٣٧٣ .
        - -1 ابن ابي جمهور ، عوالي اللئالي ، ج $^{\rm T}$  ، ص $^{\rm T}$  .
          - ٦٨- السمعاني ، الانساب ، ج٥ ، ص٦٣١ .
      - ٦٩- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج١ ، ص٣١٥ .
      - ٧٠- الخوانساري ، روضات الجنات ، ج٢ ، ص١٩٠.
        - ٧١- البحراني ، لؤلؤة البحرين ، ص٣١٦ .
        - ٧٢- القمي ، الكنى والالقاب ، ج٣ ، ص١٢٨ .

- $^{-}$  الطهراني ، اعلام الشيعة ، ج $^{-}$  ، ص $^{-}$  .
- ٧٤- البروجردي ، طرائف المقال ، ج٢، ص٤٣٤.
- ٧٥- الدجيلي ، أعلام العرب في العلوم والفنون ، ج٢ ، ص٧٩ .
  - ٧٦- كركوش ، تاريخ الحلة ، ج٢ ، ص٧٠ .
- ٧٧- الشهيد الاول ، غاية المراد في شرح نكت الارشاد ، ج١ ، ص١٠٠ .
  - $-V\Lambda$  السيوطي ، بغية الوعاة ، ج $\gamma$  ، ص $\gamma$
  - ٧٩- الخوانساري ، روضات الجنات ، ج٢ ، ص١٨٧ .
    - ٨٠ الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٨٥ .
      - ٨١- كركوش ، تاريخ الحلة ، ج٢ ، ص٢٠٠ .
    - ۸۲- الحموى ، معجم البلدان ، ج٤ ، ص١١٥ .
    - ٨٣- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٣١ .
    - ٨٤- افندي ، رياض العلماء ، ج١ ، ص١٨٤ .
  - ٨٥- الخوئي ، معجم رجال الحديث ، ج١١ ، ص٣٢٥ .
  - ٨٦- هادي كمال الدين ، فقهاء الفيحاء ، ج١ ،؟ ص١٢٦.
    - ٨٦- البحراني ، لؤلؤة البحرين ، ص٢٢٧ .
    - ٨٧- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٢١٤ .
      - ٨٨- المصدر السابق ، ج٢ ، ص٢٨٠ .
      - ٨٩- الافندي ، رياض العلماء ، ج٥ ، ٣٩٢ .
  - ٩٠ حسن الصدر ، تأسيس الشيعةة لعلوم الاسلام ، ص٣٠٥ .
    - ٩١- عمر كحالة ، معجم المؤلفين ، ج٣ ، ص٢٣٢ .
      - ٩٢- السمعاني ، الانساب ، ج١ ، ص٥٩ .
      - ٩٣- القمي ، الكني والالقاب ، ج٢ ، ص٤ .
      - ٩٤ المامقاني ، تنقيح المقال ، ج١٨ ، ص٣٢٨ .
        - ٩٥- التفريشي ، نقد الرجال ، ص١٠٠٠ .
      - ٩٦- ابن حجر ، لسان الميزان ، ج٢ ، ص٣١٧ .
    - ٩٧- الخوانساري ، روضات الجنات ، ج٢، ص٢٧٧ .
      - ۹۸- الحموى ، مجمع البلدان ، ج٥ ، ص٢٠١.
      - ٩٩- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٢٠٠.
    - ١٠٠- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج١٥ ، ص١٨٤ .

- ١٠١- الخوئي ، معجم رجال الحديث ، ج١٠ ، ص٦٢ .
- ١٠٢- الحكيم ، د. حسن عيسى ، النجف الاشرف والحلة الفيحاء ، ص٢٢ .
  - ١٠٣ كركوش ، تاريخ الحلة ، ج٢ ، ص٣٥ .
    - ١٠٤- الزركلي ، الاعلام ، ج٥ ، ص٣٢٠ .
      - ١٠٥- المصدر السابق ، ج٥ ، ٣٢١.
  - ١٠٦- السمعاني ، الانساب ، ج١ ، ص١٣٨ .
  - ١٠٧- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ٢٢٩.
  - ۱۰۸ الاميني ، عبد الحسين ، الغدير ، ج٥ ، ص٠٦٨ .
    - ١٠٩- الحموي ، معجم البلدان ، ج٤ ، ص٣٤٩.
      - ١١٠- افندي ، رياض العلماء ، ج٥ ، ٢٨٩ .
    - ١١١- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج١٥، ص٣٨٤ .
      - ١١٢- الحر العاملي ، امل الامل ، ج١ ، ص٢٨٩ .
        - ١١٣- المصدر السابق ، ج٢ ، ص٣١٣ .
      - ۱۱۶- الطهراني ، اعلام الشيعة ، ج۷ ، ص١٩٨.
  - ١١٥- الخوئي ، معجم رجال الحديث ، ج٠٠ ، ص١٦٥.
    - ١١٦- الطهراني ، الذريعة ، ج٥ ، ص٢١٥ .
      - ١١٧- ابن داود ، الرجال ، ص٦٢ .
      - ١١٨ البحراني ، لؤلؤة البحرين ، ص ٢٣١ .
  - ١١٩- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج١٥ ، ص١٩٩ .
    - ۱۲۰ الحائري ، منتهى المقال ، ج۲ ، ص٢٤٠ .
      - ١٢١ البحراني ، لؤلؤة البحرين ، ص٢٣٢ .
  - ١٢٢ كارل بر وكلمان ، تاريخ الشعوب الاسلامية ، ص٣٧١ .
    - ۱۲۳- الطقطقي ، الفخري ، ص٠٣٣.
    - ١٢٤ هادي كمال الدين ، فقهاء الفيحاء ، ج١ ، ص٢٢ .
      - ١٢٥ محمد مفيد ، الحياة الفكرية ، ص١٢٨
- ١٢٦- المحقق الحلي ، النهاية ونكتها ، مقدمة محمد مهي الاصفي ، ج١ ، ص١٠٧ .
  - ۱۲۷ ابن ادریس ، السرائر ، ج۱ ، ص۲۶ .
    - ١٢٨ المحقق الحلى ، المعتبر ، ص٥ .
  - ١٢٩ حسين امين ، تاريخ العراق في العهد السلجوقي ، ص٢٣٩ .

- ١٣٠ محمد مفيد ، الحياة الفكرية ، ص١٧٩ .
- ١٣١ محمد باقر الصدر ، المعالم الجديدة للاصول ، ص٩١٠ .
  - ١٣٢ محمد مفيد ، الحياة الفكرية ، ص١٥٩ .
  - ١٣٣ الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٤٩ .
    - ١٣٤ البحراني ، لؤلؤة البحرين ، ص٢٣٠ .
- ١٣٥ الصدر ، محمد باقر ، المعالم الجديدة للاصول ، ص٩٧ .
  - ١٣٦ الطهراني ، الذريعة ، ج١٣ ، ص٤٧..
  - ١٣٧ عمر كحالة ، معجم المؤلفين ، ج٣ ، ص١٤٣ .
    - ١٣٨- الكنتوري ، كشف الحجب ، ص٤٩٨ .
  - ١٣٩ حاجي خليفة ، كشف الظنون ، ج٤ ، ص٣٩٩ .
    - ١٤٠ الكليني ، الكافي ، ج١ ، ص٥٢ .
      - ١٤١ المصدر السابق ، ج١ ، ص٥٣ .
    - ١٤٢ الطهراني ، الذريعة ، ج١٤ ، ص٧٣ .
      - ١٤٣ المصدر السابق ، ج٦ ، ص١١٦ .
    - ١٤٤- الكنتوري ، كشف الحجب ، ص٥٨٩ .
  - ١٤٥ المحقق الحلى ، النهاية ونكتها ، ج١ ، ص١٩٤ .
    - ١٤٦ الطهراني ، الذريعة ، ج٢ ، ص٢٩٨ .
  - ١٤٧- الخوئي ، معجم رجال الحديث ، ج٥ ، ص٢٩ .
  - ١٤٨ الاستربادي ، محمد امين ، الفوائد المدنية ، ص١٦٦ .
    - ١٤٩- المحقق الحلي ، المسلك في اصول الدين ، ص٣٥ .
  - ١٥٠- السيوري ، التنقيح الرائع (مقدمة في التحقيق) ص١٧.
- ١٥١- أفندي ، عبد الله الاصفهاني ، رياض العلماء ، ج١ ، ص١٠٦ .
- ١٥٢- العلامة الحلي ، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ، ص٥٧٧ .
  - ١٥٣- الطهراني ، الذريعة ، ج٤ ، ص١٩٢ .
  - ١٥٤- الحر العاملي ، امل الامل ، ج٢ ، ص٤٩ .
    - ١٥٥- الطهراني ، الذريعة ، ج٤ ، ص٤٢٥ .
  - ١٥٦- رجاء محمد جواد ، المحقق الحلى واراؤه الفكرية ، ص١٠٨ .
    - ١٥٧- محسن الامين ، اعيان الشيعة ، ج١٥ ، ص١٨٧ .
- ١٥٨- هناء كاظم خليفة ، اثر مدينة الحلة في الحياة الفكرية في العراق . ص٢٢٠٠

### المصادر والمراجع:

- ابن ادریس ، ابو جعفر محمد منصور احمد الحلی ، السرائر ، قم ، ١٤١٠هـ .
- ابن الاثير ، عز الدين ابو الحسن علي بن محمد الشيباني ، الكامل في التاريخ ، ج١٠، مطبعة الكتب العلمية / بيروت .
- ابن حجر ، شهاب الدين ابو الفضل احمد بن علي العسقلاني ، لسان الميزان / ايران / حيدر اباد .
- أفندي / عبد الله الاصفهاني / رياض العلماء وحياض الفضلاء ، مكتبة النجفي المرعشي ، قم، 18.٣هـ.
  - الاشكوري ، السيد احمد ، تراجم الرجال ، ج١ ، ج٢، بيروت ؟ب.ت .
- ابن بطوطة ، محمد بن عبد الله اللواتي ، تحفة النظائر في غرائب الامصار وعجائب الاسفار ، تحقيق د. علي المنتصر ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ١٤٠٥ هـ .
  - ابن داود ، الحسن الحلي ، الرجال ، المطبعة الحيدرية ، النجف ، ١٩٧٢م .
    - الاميني ، عبد الحسين ، الغدير في الكتاب والسنة والاداب .
- الاستربادي ، محمد علي ابراهيم ، منهج المقال في تحقيق الرجال، مطبعة ستاره ، قم ١٤٢٢هـ .
  - الاصفهاني ، ابو الفرج ، مقاتل الطالبيين ، ج٩ ، المكتبة الوطنية ، بغداد ، ١٩٧٩ م .
- البحراني ، يوسف بن احمد ، لؤلؤة البحرين في الاجازات وتراجم الحديث ، تحقيق محمد صادق بحر العلوم ، مطبعة النعمان ، النجف ، ١٣٨٦ هـ .
- البروجردي ، حسين ، نخبة المقال ، تعليق وتصحيح شهاب النجفي المرعشي ، نشر مؤسسة حق بين ، قم .
  - البروجردي ، علي اصغر الجابلقي ، طرائف المقال ، تحيق مهدي الرجائي ، قم ١٤١٠هـ

- التفريشي ، مصطفى بن الحسين الحسيني ، نقد الرجال ، مطبعة ستارة ، قم ، ١٤١٨ هـ.
- الجوذري ، د. عبد العظيم عباس ، القاسم بن الامام موسى بن جعفر ، مطبعة الغربة ، بغداد، ١٩٩٨ م .
  - الحائري ، ابو على اسماعيل المازندراني ، منتهى المقال ، قم ، ١٤١٦هـ. ١٩٩٥ م .
- حاجي خليفة ، مصطفى بن عبد الله ، كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون ، بيروت ، 1818 هـ-١٩٩٤م .
  - الحر العاملي ، محمد بن الحسن ، امل الامل ، مطبعة الاداب ، النجف ، ١٣٨٥هـ.
- حسين امين ، تاريخ العراق في العهد السلجوقي ، مطبعة الارشاد ، بغداد ، ١٣٨٥هـ-١٩٦٥م.
- الحكيم ، د. حسن عيسى ، النجف الاشرف والحلة الفيحاء صلات علمية ثقافية عبر التاريخ ، مطبعة الغرى ، النجف ، ٢٠٠٦ م.
  - الحكيم ، د. حسن عيسى ، المفصل في تاريخ النجف ، مطبعة الاداب ، النجف .
  - الحموي ،شهاب الدين ابو عبد الله ياقوت ، معجم البلدان ، ج٢ ، القاهرة ١٩٠٦ م .
- الخوئي ، ابو القاسم ، معجم رجال الحديث ، مطبعة الاداب ، النجف ، ١٣٩٠ هـ-١٩٧٠م .
- الدجيلي ، عبد الصاحب عمران ، اعلام العرب ، مطبعة النعمان ، النجف ، ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م.
  - الزركلي ، خير الدين ، الاعلام لاشهر النساء ، مطبعة دار العلم ، ١٩٥٤ م .
- السمعاني ، ابو سعد عبد الكريم محمد بن منصور ، الانساب ، دار الجنان ، بيروت ١٤٠٨هـ- ١٩٨٨م .
- السيوطي ، جلال الدين عبد الرحمن ، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ، مصر ١٣٨٥هـ- ١٩٦٥م .
  - الشهيد الاول ، محمد مكي العاملي ، غاية المراد في شرح نكت الارشاد ، قم ١٤١٤ هـ.
- الطبرسي ، ابو علي الفضل بن الحسن ، مجمع البيان ، دار احياء التراث العربي ، بيروت ، ١٣٧٩هـ .
- الطقطقي ، محمد علي الطباطبائي ، الفخري في الاداب السلطانية ، مطبعة امير ، ايران ١٤١٤هـ -١٩٩٤م.
  - عباس العزاوي ، تاريخ العراق بين احتلالين ، بغداد ،١٣٥٣هـ -١٩٣٥م .
    - عمر كحالة ، معجم المؤلفين ، مكتبة مثنى ، بيروت . ب ت .
- العاملي ، محسن الامين ، اعيان الشيعة ، مطبعة ابن زيدون ، دمشق ، ١٣٥٩هـ ١٩٤٠م .
- الغروي ، السيد محمد ، مع علماء النجف الاشرف ، ج١ ، دار الثقلين ، بيروت ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م .

- القمى ، عباس بن محمد الرضا ، الكنى والالقاب ، بيروت ١٣٥٨ هـ .
  - الكنتورى ، كشف الحُجب ، كلكنا ، ١٣٣٠هـ .
- الكليني ، أبو جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق الرزي ، الكافي ، مطبعة حيدري ، ايران .
- كارل بروكلمان ، تاريخ الشعوب الاسلامية ، ترجمة نبيه البعلبكي ، دار العلم للملايين ، بيروت .
- المامقاني ، عبد الله ، تنقيح المقال في علم الرجال ، ستارة ، قم ، ١٤٢٧ هـ . ١٤١٣ هـ ١٩٨٣م .
- المحقق الحلى ، ابو القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن ، المعتبر ، طبعة حجرية ، ايران ١٣١٨ه. .
  - المحقق الحلى ، ابو القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن ، النهاية ونكهتها ، قم ، ١٤١٧هـ.
    - هادي كمال الدين ، فقهاء الفيحاء ، مطبعة المعارف ، بغداد ، ١٩٦٢ م .
- يوسف كركوش ، تاريخ الحلة ، المطبعة الحيدرية ، النجف الاشرف ، ١٣٨٥هـ ١٩٦٥ م .

BY USING BENEVOLENCE AND PHILANTHROPY), WHICH IS FOUND IN THE ENCYCLOPEDIA OF IBN IDREES AL-HILLI, VOLUME **W**. ADDITIONALLY, I WILL SNATCH AWAY SOME INFORMATION FROM THE FOLDS OF THE BOOKS OF JURISPRUDENCE WRITTEN BY ISLAMIC SCHOLARS INCLUDING BOOKS CONTAINING PROPHETIC TRADITIONS IN THIS RESPECT. I SHALL REINFORCE THAT BY CITING DIFFERENT ARABIC REFERENCES, WHICH RANGE BETWEEN MEDICAL, HISTORICAL BIOGRAPHIES, PHILOSOPHICAL AND MEDICAL GLOSSARIES, AND SO FORTH WHICH HAVE ENRICHED THE CONTENT OF THE BOOK.

# <u>ו</u>רֶשֶׁ הֵּיִי

# رؤى الشيخ محمد بن إدريس الحلي في العلوم الطبية والاستشفاء النبوي

م. أمجد سعد شلال المحاوبلي

Views of Sheikh Mohammed bin Idrees Al-Hilli in Medical Sciences and Prophetic Therapy

BY

Instructor Amjed Saad Shallal Al-Mahaweeli

#### ABSTRACT

Islamic civilization in its greatness, advancement and highness has reached the whole world. People sought refuge in it for centuries feeling safe and peaceful. It was replete with treasures of sciences in various types and kinds at the hands of the holders of these treasures, i. e., Prophet of Mercy Muhammad (Pbuh&h) and Imam Ali bin Abi Talib (Pbuh) and their descendants (Pbut). Jurist scholars(jurisprudents and qualified scholars) seized these treasures quickly so as to make them illuminating for all people. In this respect, Sheikh Muhammad bin Idrees Al-Hilli came into sight. In this paper, we try to familiarize ourselves with his views in medical sciences and Prophetic therapy, which is the reason behind the choice this topic.

THE RESEARCHER HAS TAKEN AL-HILLI'S BOOK (MEDICINE AND THERAPY

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين ، الموفق لما فيه عز المسلمين ، رافع العلماء ، وناصر الأتقياء ، والصلاة والسلام على النبي الخاتم محمد بن عبد الله (صلى الله عليه وسلم) ، وآله الطاهرين (عليهم السلام) . . .

بلغت الحضارة الإسلامية بعظمتها ورقيها وشموخها مشارق الأرض ومغاربها ؛ فأستظل الناس بظلها قروناً عدة آمنين مطمئنين ، والزاهرة بكنوز علومها في شتى الصنوف والفنون ، على يد حاملي كنوزها نبي الرحمة محمد (صلى الله عليه وسلم) والإمام علي بن أبي طالب وذريته (عليهم السلام) تارة أخرى ، فتلقفها طلبة العلوم الدينية ك» الفقيه - المجتهد «، لبيانها إلى الناس أجمع ، فبرز في هذا السياق الشيخ محمد بن إدريس الحلي، لذا سنقف على رؤاه في العلوم الطبية والاستشفاء النبوي، التي شكلت دوافع اختيار الموضوع .

نه للشيخ محمد بن إدريس الحلي ، والواقع ضمن موسوعة ابن إدريس الحلي في الجزء الثاني عشر «للشيخ محمد بن إدريس الحلي ، والواقع ضمن موسوعة ابن إدريس الحلي في الجزء الثاني عشر منها ، إلى جانب ذلك أنتشل معلومات من ثنايا الكتب الفقهية والأصولية لعلماء الدين الإسلامي، وكتب تضمنت في متونها احاديث نبوية شريفة بخصوص الطب والتداوي والاستشفاء النبوي ، معززاً ذلك بالمراجع العربية التي تنوعت ما بين كتب طبية وتأريخية وتراجم ومعاجم فقهية وفلسفية وطبية وغيرها ، التي أفادت متنه وأغنته .

# ٠٠١لتُحقِق

# رؤى الشيخ محمد بن إدريس الحلي في العلوم الطبية والاستشفاء النبوى

الاختلاف<sup>(۱)</sup> والنقد<sup>(۲)</sup> والإصلاح<sup>(۳)</sup> هي العنوانات الأكثر إثارة للجدل في ثقافتنا<sup>(3)</sup> الطبية أنه ومن المفاهيم الأكثر إلحاحاً لإلزام الأطباء على تجديد العلوم الطبية في ملامحها ومصاديقها في حركة الواقع الإنساني .

ولا نعدو الحقيقة إذا قلنا: إن الطب والعلاج ارتبطا عند الأنسان بوجود الألم (٢)، فاإذا ما عرف الأنسان الألم ، فإنه لا شك يبدأ في البحث عن إزالة هذا الألم ، وذلك عن طريق معالجته وتطبيبه ، ومن ثم فالطب قديم قدم الأنسان ذاته ، وتتلخص بدايات صنعة الطب في أن الإنسان منذ وجد على ظهر الأرض وهو يهتدي – إلهام ربه (عز وجل) – إلى أنواع من التطبيب تتفق مع مستواه العقلي وتطوره الإنساني ، وذلك النوع من الطب عرف به الطب البدائي «(٧) انسجاماً مع المستوى الحضاري للإنسان (٨).

وقد أولى الإسلام الاهتمام اللازم لعلم الطب الذي هو من اقدم العلوم في تأريخ الحضارة الإسلامية ، فقام الرسول الكريم محمد (ص) بتعليم أمته معلومات طبية ، لأنه مثل أهم جوانب علم النبوة ، وباتت من التدابير المستهدفة لوقاية صحة الإنسان البدنية

والروحية من بين وظائف النبي الكريم (ص) وأوصيائه (عليهم السلام) (٩) ، وانطلاقاً من هذا أقدم الشيخ محمد بن إدريس الحلي (١٠) على بندل الهمم في مرحلة من مراحل حياته لحل مشاكل المجتمع الحلي الصحية ، مثيراً الاهتمام بالمعلومات المتعلقة بـ «العلوم الطبية» والتداوي « العلاج »، ويمكن بيان رؤى الشيخ ابن إدريس الحلي في ذلك على النحو الآتي:

## أولا:التداوي(١١)... المداواة

حث ابن إدريس الحلي على التداوي مستشهداً بحديث نبوي شريف للرسول محمد (ص) ، ورد خبره على لسان ذريته (عليهم السلام) ، هذا نصه :

« فقالوا : تداووا فما نزل الله داء إلا وانزل معه دواء إلا السام ، فأنه لا دواء معه – يعني الموت  $- \binom{(17)}{1}$ ...»

وفي موضع آخر ذكر ابن إدريس الحلي حكما شرعيا (١٤) في التداوي على يد غير مسلم تارة ، وتداوي علة المرأة على يد رجل تارة أخرى ، جاء فيه :

« ولا بأس بمداواة اليهودي (١٥) والنصراني (٢١) للمسلمين عند الحاجة إلى ذلك ، وإذا أصاب المرأة علة في جسدها ، واضطرت إلى مداواة

الرجال لها كان جائزاً» (١٧).

#### ثانياً : آداب الطبيب والتعامــل مع مريض :

ألزم ابن إدريس الحلي كل طبيب أن يتحلى بجملة من الصفات التي تقوم عمله في مهنة الطب ، قائلا :

« يجب على الطبيب ان يتقي الله سبحانه فيما يفعله بالمريض ، وينصح فيه» (١٨).

أمَّا بصدد آداب الإنسان الذي لديه مريض ، بمعنى آخر آداب التعامل مع الشخص المريض ، فقال :

« إذا كان للإنسان مريض فلا ينبغي أن يكرهه على تناول الطعام والشراب ، بل يتلطف به في ذلك» (١٩).

#### ثالثاً : نصائح طبية:

أدرج ابن إدريس الحلي جملة من النصائح الطبية سواء كانت لبالغي الرشد أو من دون ذلك « الأطفال »، وهي (٢٠):

١- أن لا يبيت الإنسان إلا وجوفه مملوءة من الطعام، أي عدم ترك طعام العشاء.

٢- أكل الزبيب على الريق ، فمن أكل منه
 كل يوم على الريق (٢١) زبيبة قل مرضه، ولا
 يمرض إلا المرض الذي يموت فيه .

٣- أكل الحبة السوداء (٢١) فيه شفاء من كل
 داء .

٤- شــرب العســل لأن فيه منافع كثيرة ، فمن

استعمله انتفع به ما لم یکن به مرض حاد .

٥- شرب لبن البقر لأن فيه منافع .

٦- استحباب أكل الهندباء (٢٢).

٧- على الغريب إذا دخل بلداً عليه أكل بصلها
 فأنه يذهب وباء البلد .

 $\Lambda$  - تداووا بالسناء  $(\Upsilon^{(1)})$ .

-9 اياكم أكل الشبرم $^{(78)}$  لأنه حار نار

۱۰ - تداووا بالحلبة (۲۵) .

11- تجنب الطفل أكل الطين والفحم ، لأن الطين يورث النفاق .

11- أكل السمن نافع للأحشاء (٢٦) .

١٣ أن أكل القرع (٢٧) يزيد في العقل ، وينفع الدماغ (٢٨) ، والريح الطيبة تشد العقل .

١٤-أن أكل الخوان (٢٩) يذهب وجع الخاصرة (٣٠)

10-أن الخل يسكن المرار<sup>(٣١)</sup>، ويحيي القلب<sup>(٣٢)</sup>، ويشد الفم .

17-أكل السفرجل يذكي القلب الضعيف، ويشجع الجبان .

#### رابعاً : فوائد طبية في أكل اللحم:

رأى ابن إدريس الحلي أن للحم فوائد كثيرة ، وعلاج في التداوي لبعض الأمراض، في ضوء ذلك ، بين فوائده الطبية ، وهي (٣٣):

1 - 1 أن أكل اللحم واللبن ينبت اللحم ويشد العظم ( $^{(75)}$  .

٢- أن أكل اللحم بالبيض يزيد في الباءة (٣٥).

#### خامساً : الحجامة(٣٦) وفائدتها كعلاج :

عبر تراكم عادات ومخلفات قرون تأريخية في علاج الأمراض ، جاءت حساسية المسألة عند ابن إدريس الحلي في بيان أهمية وفوائد الحجامة أولاً ، وبيان الأيام التي يصح الأحتجام بعد الاستخارة (٣٧) ثانياً ، وعلى وجه الخصوص الحجامة في الرأس ثالثاً ، و بهذا الصدد ارتأى الباحث اقتباس جزء مما ذكره، ما

« افضل الدواء أربعة أشياء: الحجامة، الحقنة، النورة (٣٨)، القيء (٣٩)، أنه يكره أن يحتجم الإنسان في يوم أربعاء أو سبت، فينبغي أن يحتجم في أي الأيام، وفي أي وقت من الأوقات، ويقرأ آية الكرسي (٤٠)، وليستخر (١٤) الله تعالى، ويصلي على النبي (ص)، والحجامة في الرأس (٤٢) فيها شفاء من كل داء» (٣٤).

#### سادساً : مرض الحمى(١٤٤) وعلاجها:

أقدم ابن إدريس الحلي في تقديم علاج لارتفاع درجات حرارة الجسم لأي شخص كان، والمعروف بمرض « الحمى » في أدبيات تأريخ الطب الحديث ، موداه :

« إذا عرضت الحمى للإنسان ، فينبغي أن يداويها بصب الماء عليه ، أو يحضر أناء فيه ماء بارد يدخل يده فيه» (٤٥).

سابعاً: العين (٤٦) (البصر) (٤٧) وعلاجها: فلا غرو من أن نجد ابن إدريس الحلي قد

شخص علاج في تصفية البصر «الرؤية» للإنسان الذي يشكى في الرؤية , وبهذا الخصوص قال : «الاكتحال (٤٨) بالأثمد (٤٩) عند النوم يذهب القذى (٥٠)، ويصفى البصر» (٥١).

#### ثامناً: السم وعلاجه:

وإذا تصفح القارئ الكريم رؤى ابن إدريس الحلي في علاج السم القاتل ، الذي تعرض له الإنسان من لدغة العقرب ، يجده علاج حمل البساطة في تداوي اللدغة ، جاء فه :

« إذا لدغت العقرب إنساناً ، فليأخذ شيئاً من الملح ، ويضعه على الموضع ، ثم يعصره بإبهامه حتى يذوب» (٥٢).

#### تاسعاً : تداوي شدة الوجع « الألم »

لعل اجمل ما قاله ابن إدريس الحلي في مسألة استيعاب تداوي شدة الوجع «الألم» للإنسان المريض ، لما أورد دواء ذا صفة « قرآنية – مادية» ، فقال :

« من أشــتد وجعه ، فينبغي أن يستدعي بقدح فيه ماء ، ويقرأ عليه الحمد $^{(00)}$  أربعين مرة ، ثم يصبه على نفسه $^{(00)}$ .

#### عاشراً : القولون (القولنج)(٥٥) وعلاجه:

لما أشدت الحاجة لعلاج مرض أصاب به جمع من الناس عبر ممر العصور ألا وهو «القولنج» ، اثبرى ابن إدريس الحلي في

تشخيص علاجه تمكن الفقير والغني من تلقفه، هو :

« مــن أكل عند نومه تســع تمــرات عوفي من القولنج» (٥٦).

# الحادي عشــر : اختلاف البطــن ... دود البطـن ... علاحهما :

ذكر ابن إدريس الحلي علاج تمكن المصاب باختلاف البطن وديدان الأمعاء (٥٨) المعروفة بـ«دود البطن»، مفاده :

« من اشتكى اختلاف البطن يتخذ من الأرز سويقاً (٥٩) ويشربه ، وشرب الخل ، وأكل تسع تمرات عند نومه قتل دود البطن» (٦٠).

# الثاني عشر : علاج السمنة (الشحوم) ... دبغ (۲۱) المعدة (۲۲) :

انبرى ابن إدريس الحلي في بيان علاج للسمنة وإزالة الشحوم عند الإنسان أولاً ، مع ذلك حدد الدواء الذي يسببه العلاج ثانياً ، وكيفية دبغ المعدة ثالثاً ، بهذا الخصوص صرح ما نصه :

« أن الإدمان (٦٣) على أكل السمك الطري يذيب الجسم , والتمر بعده يذهب أذاه ، وأكل الرمان بشحمه دبغ للمعدة» (٦٤).

و تأسيساً على كل ذلك ، جاءت رؤى ابن إدريس الحلي في ترويض الناس عموماً ، والمجتمع الحلي خصوصاً ، على قبول الاستشفاء (٦٥) بفعل الخير والبر والتقوى

والرقى (١٦٠)، ونبذ الاستشفاء بطرق الشر كالسحر والشعوذة والمعروفة به «الخزعبلات»، التي نهى الرسول الكريم محمد (صلى الله عليه وسلم) وآل بيته الأطهار (عليه السلام) من اتباعها في الاستشفاء، في ضوء ما سلف نورد للقارئ الكريم تلك الرؤى التي اتبعها بروايات عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) والإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) والإمام جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام) وووا عن الرسول أن الإمامين (عليهما السلام) رووا عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) ، لكن ارتائ الباحث تقسيم ذلك لإيضاحها للقارئ .

أولاً: استشهاد ابن إدريس الحلي في ما رواه الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم) في الاستشفاء بالسحر والكهانة ( $^{(77)}$ ) والقيافة  $^{(77)}$ ، قال  $^{(79)}$ : «روى عن الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم): أنه نهى عن السحر والكهانة والقيافة والتمائم»  $^{(17)}$ ، ثم أبدى أبن إدريس الحلي رايه تجاه الاستشفاء بهذه الطريق على شكل حكم شرعي، ما نصه: «فلا يجوز استعمال شيء من ذلك»  $^{(77)}$ .

ثانياً: استشهاد ابن إدريس الحلي في ما رواه الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) في الاستشفاء بالدعاء « بشفاعة الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم)»، والأذان ، قال (٧٣): «روي عن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه السلام) أنه قال: مرضت فعادني رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وأنا

لا أتقار على فراشي فقال: يا علي أن اشد الناس بلاء النبيون، ثم الأوصياء، ثم الذين يلونهم، أبشر فإنها حظك من عذاب الله مع ما لك من الشواب، أتحب أن يكشف الله ما بك ، قال: قلت: بلى يا رسول الله، قال: قل: اللهم أرحم جلدي الرقيق وعظمي الدقيق، وأعوذ بك من فورة الحريق، يا أم ملدم إن كنت آمنت بالله فلا تأكلي اللحم، ولا تشربي الدم، ولا تفوري من الفم، وانتقلي إلى من يزعم أن مع الله إلها آخر فإني أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، قال: فقلتها فعوفيت من ساعتي» (٧٤).

وفي خصوص الاستشفاء بالأذان، قال: «روي عن أمير المؤمنين (عليه السلام) أنه قال: من ساء خلقه فأذنوا في أذنه» (٥٠). ثالثاً: استشهاد ابن إدريس الحلي في ما رواه الإمام جعفر بن محمد الصادق (عليهم السلام).

أ- الاستشفاء من النسيان وتقوية الفكر : روي عن الإمام أبي عبد الله جعفر بن محمد (عليهما السلام) ، أنه قال : « ثلاث يذهبن النسيان ويحدان الفكر : قراءة القرآن ، والسواك (V)، والصيام»

ب- الاستشفاء أمر عليل «مريض» : روي عنه (عليه السلام) فقال : « ادع بمكتل (۷۹) فاجعل فيه براً واجعله بين يديه ، وامر غلمانك اذا سائل أن يدخلوه إليه فيناوله منه بيده

ويأمره أن يدعو له، قال: أفلا أعطي الدنانير والدراهم؟، قال: اصنع ما آمرك، ففعل فرزق العافية» (٨٠).

ت- الاستشفاء بالصدقة (١١) ودعاء المساكين: روي عنه (عليه السلام) أنه قال : «ارغبوا في الصدقة وبكروا فيها ، فما من مؤمن تصدق بصدقة حين يصبح يريد بها ما عند الله إلا دفع الله بها عنه شر ما ينزل من السماء ذلك اليوم، ولا تسخفوا بدعاء المساكين للمرضى منكم ، فإنه مستجاب لهم فيكم ، ولا يستجاب لهم في أنفسهم» (١٢).

ث- الاستشفاء بدعاء السجود : روي عنه (عليه السلام): «أن رجلا شكا إليه إصابة بين عينيه فقال : بلغ مني يأبن رسول الله مبلغاً شديداً، فقال: عليك بالدعاء وأنت ساجد ، ففعل فبرئ منه» (٨٣).

ج- الاستشفاء بمسح موضع السجود: روي عنه (عليه السلام) أنه قال: « إذا أصابك هم فامسح يديك على موضع سجودك، ثم مر يدك على وجهك من جانب خدك الأيسر، وعلى جبينك إلى جانب خدك الأيمن، ثم قل: بسم الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم، اللهم اذهب عني الهم والحزن، ثلاثاً» (١٤٨).

ح- الاستشفاء بالأذكار: روي عنه (عليه السلام) أنه قال: « من قال كل يوم ثلاثين مرة: بسم الله الرحمن الرحيم: الحمد لله رب العالمين تبارك الله أحسن الخالقين ولا حول

ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ، دفع عنه تسعة وتسعين نوعاً من البلاء ، أهونها الجذام (٨٥)» (٨٦).

في الختام . . . نقول : هكذا كانت رؤى الشيخ محمد بن إدريس الحلي في

العلوم الطبية والاستشفاء النبوي ، التي باتت مفخرة للإنسانية ومنارة للبشرية في العراق عموماً، ومدينة الحلة الفيحاء خصوصاً .

#### الخاتمة

استنتج الباحث في هذا البحث جملة من النتائج هي :

١- كان للشيخ محمد بن إدريس الحلي إسهام في رفد العلوم الطبية المقرونة بالتداوي والاستشفاء «القرآني - النبوي» في عصره ، الذي برز على مدار الحوزة العلمية في الحلة لعدة قرون .

٢- لم تقتصر رؤى الشيخ محمد بن إدريس الحلي في العلوم الطبية فحسب ، بل تعداه إلى تأسيس منهج تجريبي أصيل ، انعكست آثاره الراقية على جميع جوانب الممارسات الطبية وقاية وعلاجاً ، حتى مثلت أبعاداً إنسانية وأخلاقية تحكم الأداء الطبي .

٣- تتجلى إسهامات الشيخ محمد بن إدريس الحلي في العلوم الطبية والاستشفاء النبوي في تخريج حشد عظيم من عبقريات طب الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم) وآل بيته الأطهار (عليهم السلام) ، المعروف بـ «الطب النبوي» النادرة ، التي كان لها - بعد الله (عز وجل) - الفضل الكبير في تحويل مسار الطب الحلى اتجاهاً آخر .

٤- تابع نهج الشيخ محمد بن إدريس الحلي في تدوين العلوم الطبية والاستشفاء النبوي بالصورة التي تم بيانها بهذا البحث ، جمع من علماء وفقهاء الحوزة العلمية في الحلة على وجه الخصوص، وحوزتي النجف الأشرف وقم المقدسة عموماً .

0- فتح الشيخ محمد بن إدريس الحلي بروآه الطبية الباب أمام عموم الحليين ، سواء كانوا مسلمين أو غير مسلمين ، لمعرفة واقع العلوم الطبية والاستشفاء النبوي عند الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم) والإمام علي بن أبي طالب وذريته (عليهم السلام) ، مكتشفين بأنفسهم كنوز طبية هائله وعظيمة وراقية وإنسانية في هذا المجال ، من دون الرجوع إلى طرق التداوي والاستشفاء غير الشريعة «قرآنية - نبوية»، المنبوذة من قبلهم (عليهم السلام) .

# ٠٠٠الگرية يَانِ

## الهوامش

(۱) الاختلاف: معناه: القوم لم يكونوا على اتفاق، وتباين آراء العلماء في تفاصيل الأحكام التي تمس الفروع وهو مبني على تعدد وجهات النظر، اخْتَلَفَ مَعَهُ فِي الرَّأْيِ: عَاكَسَهُ، أَيْ أَتَى بِرَأْي مُخَالِف، حَصَلَ اخْتِلاَفٌ فِي الرَّأْي بَيْنَهُمْ: تَضَارُبٌ فِي الرَّأْي ، الْعِدَامُ الاتَّفَاقِ. ينظر: جبران مسعود ، الرائد معجم لغوي عصري ، ط٧ ، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٩٢)، ص٣٣؛ عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد نكري، دستور العلماء أو جامع العلوم، (بيروت: دار الكمية، ، ٢٠٠٠)، جدا، ص٠٤-١٤.

(٢) النقد : فنُّ تمييز جيِّد الكلام من رديئه ، وصحيحه من فاسده ، نقَد الشَّيءَ : بيَّن حسنَه ورديئه ، أظهر عيوبه ومحاسنه . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص١٩٨٦ ؛ معن زيادة وآخرون ، الموسوعة الفلسفية العربية ، (بيروت : مركز الإنماء القومي ، ١٩٨٦) ، مج٢ ، ق٢، ص١٣٩٢–١٣٩٣.

(٣) الإصلاح: هو إزالة الفساد وَإعادة الأُمُورِ إلى وَجْهِ الصَّوابِ ، أو مجموعة الأنشطة التي تهدف إلى إعادة التنظيم للمؤسَّسات الاجتماعيّة للوصول إلى مستوى أفضل من العدالة الاجتماعيّة، كما يقصد به: القضاء على الفساد في الأجهزة الحكوميّة والمتناقضات في أهداف المؤسَّسات المختلفة ونظمها . ينظر: المصدر نفسه ، ص٨٣ ؛ معن زيادة وآخرون ، المصدر السابق ، مج٢ ، ق١، ص١٣١.

(٤) الثقافة: كلمة عريقة في اللغة العربية أصلا، وتعني: صقل النفس والمنطق والفطنة، وأيضا من: ثقف ثقفًا وثقافة، صار حاذقًا خفيفًا فطنًا، وثقّفه تثقيفًا سـوّاه، وهي تعني تثقيف الرمح، أي تسـويته وتقويمه، واسـتعملت الثقافة في العصر الحديث للدلالة على الرقيّ الفكري والأدبي والاجتماعي للأفراد والجماعات. ينظر: أبي نصر إسـماعيل بن حمـاد الجوهري، الصحاح تاج

اللغـة وصحـاح العربية ، راجعه : الدكتور محمد محمد تامر وآخرون ، (القاهرة : دار الحديث ، ٩٠٠٧)، ص١٤٨ ؛ الثقافة بين الكوني والخصوصي ( دراسة عن طبيعة الثقافة وتشيدها ) ، ترجمة : اياس حسن ، (سوريا : دار الفرقد ، ٢٠٠٨) ؛ مايك كرنغ ، الجغرافية الثقافية ، ترجمة : سعيد منتاق ، (الكويت : مطابع السياسة ، ٢٠٠٥) .

(٥) الطب: (باللاتينية: ARS MEDICINA)، أي فن العلاج ؛ هو: العلم الذي يجمع خبرات الإنسانية في الاهتمام بالإنسان أو الحيوان ، وما يعتريه من اعتلال وأمراض وإصابات تنال من بدنه أو نفسيته أو الحيط الذي يعيش فيه ، ويحاول إيجاد العلاج ، كما يتناول الطب الظروف التي تشجع على حدوث الأمراض وطرق تفاديها والوقاية منها ، ومن جوانب هذا العلم الاهتمام بالظروف والأوضاع الصحية ، ومحاولة التحسين منها . ينظر: أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري ، المصدر السابق ، ص١٥٥ ؛ أبي عبد الله حسن بن أبكر مقبول القديمي وأبي عامر بن عبد الرحمن بن عبد الله القديمي ، صحيح المسند في الطب النبوي، راجعه: مقبل بن هادى الوادعى ، (صنعاء : مكتبة الإمام الوادعى ، ٢٠١٠) ، ص٢٠٠

(٦) الألم: الإحساس بالوجع ، هو: تجربة حسية وعاطفية بغيضة متعلقة بضرر نسيجي فعلي أو كامن ، أو هو: إحساس أو شعور سلبي بعدم السعادة ، والمعاناة ، ويكون الألم مادي أو معنوي بحسب العوامل التي تسببه ، مثل الصداع أو المغص والمعنوي مثل الحزن والقلق والتوتر ، والإحساس بالألم يختلف من شخص إلى آخر ، ويوجد عدة طرق للحد من تأثير الألم منها استخدام التخدير أو مسكنات الألم . ينظر: أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري ، المصدر السابق ، ص٥٠٠ ؛ جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٠١٠ .

(۷) لمعرفة واقع الطب البدائي عبر العصور الغابرة في الحضارات القديمة . ينظر: راغب السرجاني، قصة العلوم الطبية في الحضارة الإسلامية ، (القاهرة : دار العدنان ، ۲۰۰۹) ، ص۱-۲۰ ؛ جان شارل سورينا ، تأريخ الطب من فن المداواة إلى علم التشخيص ، ترجمة : الدكتور إبراهيم البجلاتي، (الكويت : مطبعة المطابع السياسية ، ۲۰۰۲) ، ص٩-١٥.

(٨) راغب السرجاني ، المصدر السابق ، ص١٠.

(٩) وهم كل من الإمام: «علي بن أبي طالب والحسن بن علي والحسين بن علي وعلي بن الحسين ومحمد بن علي وعلي بن الحسين ومحمد بن علي وجعفر بن محمد وموسى بن جعفر وعلي بن موسى ومحمد بن علي وعلي بن محمد والحسن بن علي ومحمد بن الحسن (عليهم السلام)» . عن ترجمة حياتهم . ينظر: مؤسسة البلاغ ، سيرة رسول الله (ص) ، ط٣ ، (قم المقدسة : مطبعة دار التوحيد ، ٢٠٠٣) ، جرا-٢؛ باقر شريف القرشي ، موسوعة آل البيت (عليهم السلام) ، (قم المقدسة : دار المعرفة

(١٠) الشيخ محمد بن إدريس الحلي (٣٥-٥٩٨ ما ١١٤٨): فقيه ومحدث ومجتهد شيعي، من أساطين الحوزة العلمية في مدينة الحلة ، له أراء فقهيه وأصولية جريئة ، حضر درس الشيخ محمد بن علي بن شهر آشوب المازندراني ، السيد حمزة بن علي الحسيني ، الشيخ محمد بن أبي قاسم الطبري وغيرهم ، تنوعت مؤلفاته ما بين فقهيه وأصولية ، على سبيل المثال لا الحصر «السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي» و «منتخب كتاب التبيان» وغيرهما . . . للاستزادة . ينظر: علي همت بناري ، أبن إدريس الحلي ودوره في إثراء الحركة الفقهية ، (قم المقدسة : مركز أبن إدريس الحلي السرته وعصره ومنهجه) ٣٤٥-٩٥٨ه ، (د . م : مطبعة دار السلام للطباعة والنشر ، ٢٠٠٩) ؛ علي همت بناري، أبن إدريس الحلي رائد مدرسة النقد في الفقه الإسلامي ، ترجمة : حيدر حب الله ، بناري، أبن إدريس الحلي رائد مدرسة النقد في الفقه الإسلامي ، ترجمة : حيدر حب الله ،

(١١) التداوي : تَدَاوِي الْمَرِيضِ : عِلاَجُهُ ، التَّدَاوِي بِالأَعْشَابِ : التَّعَالُجِ بِهَا ، تداوى المريضُ : تناول العقاقيرَ طلبًا للشفاء . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٢٠٢.

(١٢) عن مصدر الحديث . ينظر: شمس الدين محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي الدمشقي المعروف برابس قيم الجوزي» ، الطب النبوي ، (بيروت : دار الفكر ، د . ت) ، ص - 9 ؛ علي بن بابوية القمي ، فقه الإمام الرضا (ع) ، تحقيق : مؤسسة آل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث ، وقم المقدسة : مؤسسة آل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث ، ١٩٨٥) ، ص - 7 ؛ النعمان بن محمد المغربي المعروف بـ«القاضي النعمان المغربي» ، دعائم الإسلام ، تحقيق : آصف علي أصغر فيضى ، ط ، (القاهرة : دار المعارف ، ١٤٦٠) ، - 7 ، - 7 ، - 7 ، - 7

(١٣) محمد بن إدريس الحلي ، موسوعة ابن إدريس الحلي (كتاب الطب والاستشفاء بالبر والخير) ضمن كتاب السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي(ج٥) ، تحقيق : السيد محمد مهدي الخرسان ، (النجف الأشرف : مكتبة الروضة الحيدرية ، ٢٠٠٨) ، ج١٦ ، ص٢١١ . سنشير في الهامش هكذا : محمد بن إدريس الحلي ، كتاب الطب ، ص .

(١٤) الحكم الشرعي : بأنه: «التشريع الصادر من الله تعالى لتنظيم حياة الإنسان ، سواء كان متعلقاً بأفعاله أو بذاته أو بأشياء أخرى داخلة في حياته «، ويقسّم إلى قسمين :» الحكم التكليفيّ: وهو الحكم الذي يتعلّق بأفعال المكلّفين ، ويكون له توجيهٌ عمليٌّ مباشرٌ ، فيوجّه سلوكه مباشرةً، في مختلف جوانب حياته ، الشخصيّة والعباديّة والعائليّة والاقتصاديّة والسياسيّة ، التي عالجتها الشريعة ونظمّتها جميعاً ، كحرمة شرب الخمر ، ووجوب الصلاة ، ووجوب الإنفاق على الزوجة ، وإباحة

) () () () () إحياء الأرض الموات ، ووجوب العدل على الحاكم , الحكم الوضعي: وهو الحكم الذي يتعلّق بذوات المكلّفين ، أو بأشياء أخرى ترتبط بهم ، فلا يكون موجّها مباشراً للإنسان في أفعاله وسلوكه، ويشرّع وضعاً معيّناً يكون له تأثيرٌ غير مباشر على سلوك الإنسان ، من قبيل الأحكام والخطابات التي تنظم العلاقة الزوجيّة بين الرجل والمرأة ، وتنظّم حياة المكلّف «. ينظر: عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد نكرى ، المصدر السابق ، ج٢ ، ص٣٥-٣٧.

(10) قصد طبيب من « اليهود «: (من العبرية: (اليهودي)، اسم نسبة ليهوذا ، من أبناء يعقوب)، هم أبناء شعب أو قومية دينية ، يتميزون بأتباع الدين اليهودي ، أو بالثقافة والتراث النابعة من هذا الدين ، واليهود العصريين أنفسهم من نسل أهالي مملكة يهوذا ، الذين كانوا ينسبون إلى أربعة من بين أسباط بني إسرائيل الاثني عشر منهم : «يهوذا ، سمعون ، بنيامين ، لاوي»، أخذ اليهود ينتشرون في أنحاء العالم في بلدان كثيرة عبر التاريخ ، و يتركزون في إسرائيل وأمريكا الشمالية وأمريكا الجنوبية وأوروبا وإيران . . . لمعرفة المزيد . ينظر: محمد جواد مغنية ، إسرائيليات القرآن الكريم (يظهر حقيقة اليهود وعقيدتهم الصهيونية) ، (بيروت : منشورات الرضا (ع) ، ٢٠١٤)، ص٣٦ وما بعدها ؛ إسرائيل شاحاك ، الديانة اليهودية وتأريخ اليهود ، ترجمة : إدوار سعيد ، (بيروت: مؤسسة شركة المطبوعات للطباعة والنشر ، ١٩٩٩) ؛ إسرائيل ولفنستون أبو ذؤيب ، تأريخ اليهود ضي بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام ، تقديم : طه حسين ، نقد ومراجعة : مصطفى جواد ، (بيروت : المركز الأكاديمي للأبحاث ، ٢٠١٣) ؛ توماس طومسون ، التأريخ القديم للشعب جواد ، (بيروت : المركز الأكاديمي للأبحاث ، ٢٠١٣) ؛ توماس طومسون ، التأريخ القديم للشعب كنعان ، بنو إسرائيل واليهود تأريخ ومصير ، (بيروت : دار البشائر ، ٢٠٠٢) ؛ عبد الحميد طهماز ، يا بني إسرائيل واليهود تأريخ ومصير ، (بيروت : دار البشائر ، ٢٠٠٢) ؛ عبد الحميد طهماز ، يا بني إسرائيل ، (سوريا : الدار الشامية ، ١٩٩٨) .

(١٦) قصد طبيب من « النصارى»: شيع في الثقافة العربية استخدام كلمتين للتعبير عن المسيحيين منها: لفظ « نصارى»: وهو اللفظ الذي يُستخدم في الكتب والأدبيات الإسلامية بشكل عام، بحيث يطلق على الديانة المسيحية مصطلح نصرانية ، لقوله تعالى : فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ يَطْلَق على الديانة المسيحية مصطلح نصرانية ، لقوله تعالى : فَلَمَّا أَحْسَ عِيسَلَمُونَ ﴿آل عمران/ ٥٢ ﴾، أنصاري إلى الله قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ الله آمَنَّا بِالله وَاشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلَمُونَ ﴿آل عمران/ ٥٢ ﴾، وكلمة « نصارى» إلى مدينة الناصرة، في حين مصطلح « مسيحي» ذات الأصول السريانية ، هو المصطلح الأكثر انتشارًا ، ويعني أتباع السيد المسيح (ع)، هناك فرق في استخدام الكلمة في بعض الثقافات « نصارى » تشير إلى الأشخاص ذوي ثقافة مسيحية ، بينما تشير « مسيحي » إلى الشخص المؤمن في السيد المسيح (ع)، بشكل عام المسيحيين العرب لا يحبذون تسمية نصارى ، ويطلقون على أنفسهم مصطلح مسيحيين ، في بعض البلدان تستخدم كلمة نصرانى بشكل عام لوصف شخص على أنفسهم مصطلح مسيحيين ، في بعض البلدان تستخدم كلمة نصرانى بشكل عام لوصف شخص

غير مسلم ذو بشرة بيضاء . . . للاستزادة . ينظر: المعهد الملكي للدراسات الدينية ، النصارى في القرآن والتفاسير ، (القاهرة : دار الشروق للطباعة والنشر ، ١٩٩٨) ؛ عبد المجيد الشرفي ،الفكر الإسلامي في الرد على النصارى ، ( د . م : مطبعة المدار الإسلامي ، ٢٠٠٦) ؛ سهيل قاشا ، أحوال النصارى في خلافة بني أمية ، (د . م : مطبعة دار السائح ، ٢٠٠٥) ، جـ ١ .

- (۱۷) محمد بن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص ١١١.
  - (١٨) المصدر نفسه.
  - (١٩) المصدر نفسه .
  - (۲۰) المصدر نفسه ، ص ص ۲۱۱ ، ۲۱۳-۲۱۳.

(٢١) الحبة السوداء: عرفت بأسماء متعددة أكثرها شيوعاً «حبّة البركة»، «الشونيز المزروع»، «الكمون الأسود»، «القزحة»، وتنتمي لجنس الشونيز، ولفصيلة الحوذانية، أمّا ثماره فتقوم على إنتاج هذه البذور التي تُعرف بـ «الحبة السوداء»، وهذه العشبة هي عُشبة حوليّة، ذات ساق منتصبة ومتفرعة، أزهارها زرقاء إلى رماديّة اللّون، وبذورها مسننة، موطن الحبّة السوداء هو المشرق العربي، المغرب العربي، الجزيرة العربية، ايران، باكستان والهند، وتحتوي الحبة السوداء على الزيت الثابت وبالإضافة إلى الكثير من المواد الفعّالة كالصابوتينات، الزيت الطيّار، وأحد مضادات الأكسدة الطبيعية « النيجيلون « و» النيجيلون « وحمض « الأرجينين»، كما تحتوي على أحماض مط، ١٩٩٢)، ص٥١- ٢٠.

(۲۲) الهندباء: هي ورقة هندباء حمراء «شيكوريوم أنتيبوس (CICHORIUM INTYBUS)، ونجمة (ASTERACEAE)»، وتُعرف في بعض الأحيان باسم «الهندباء الحمراء الإيطالية»: وهي نبات معمر، وينمو مثل أوراق الخضروات التي تحتوي على أوراق حمراء ذات عروق بيضاء، تحتوي على مرارة وذو طعم حار يلين عند شيه أو تحميصه، أو وتعرف بجذور «السريس - الشيكوريا»، ويطلق عليها اسم «عِلْت» في بلاد الشام، فهمي: جنس نباتي ينتمي للفصيلة النجمية، من أنواعها: «الهندباء البرية» و «الهندباء الأنديفية». ينظر: المصدر نفسه، ص٢١٧-٢١٨ ؛ عادل عبد العال، الطب القديم، ط٣، (عجمان: دار أجيال ،٢٠٠٧)، ص٥٢٠.

(٢٣) السناء (السنا) : هو جنس كبير يحتوي على (٢٥٠-٢٦٠) نوع من النباتات المزهرة ، ومن الفصيلة البقولية ، تستعمل أوراقه وثماره كملين لعلاج الإمساك ، وفي حالة البواسير، ولا يستعمل في علاج الإمساك المزمن لفترات طويلة ، حيث يمكن أن يتعود عليها الشخص ، عادة ما يكون طعمها غير مقبول ، لهذا يستعمل معها مواد عطرية كالنعناع أو الزنجبيل أو الحبهان (الهيل) أو

الشمر ، ويستعمل أيضا كمدر للبول وطارد للديدان من الأمعاء . ينظر: عادل عبد العال ، المصدر السابق ، ص٨٠ ؛ حسن خليفة ، جنة الأعشاب ، ط٢ ، (الأردن : دار الأسراء، ٢٠١١)، ص١٧٨-١٨٠.

(٢٤) الشبرم: هناك نوعان مختلفان من أنواع النباتات تمت تسميتها باسم « الشُّبرم» في معاجم النباتات، ينتمي النوع الأول: إلى فصيلة زيلا سبيونوزا: وهي عبارة عن شجيرات صحراوية شائكة لها فروع كثيفة وأوراقها صغيرة، أما النوع الثاني: فيتمثل في فصيلة إيفوربيا إس بي: وهي عبارة عن أعشاب سنوية معمرة، ويرتبط هذا النوع من النباتات بشكل كبير بالشُّبرم الذي كان مستخدماً كملين للأمعاء. ينظر: أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، المصدر السابق، ص٥٨٠. (٢٥) الحلبة: هي عشب حولي يتراوح ارتفاعه ما بين(٢٠-٢٠سم)، لها ساق جوفاء، وتتشعب منه فروع صغيرة يحمل كل منها في نهايتها ثلاث أوراق مسننة طويلة، ومن قاعدة ساق الأوراق تظهر الأزهار الصفراء الصغيرة التي تتحول إلى ثمار على شكل قرون معقوفة طول كل قرن حوالي (١٠سم)، وتحتوي على بذور تشبه إلى حد ما في شكلها الكلية، وهي ذات لون أصفر مائل إلى الخضار، يوجد نوعان من الحلبة، النوع الأول: الحلبة البلدية العادية ذات اللون المصفر، النوع الثاني: الحلبة الحمراء والمعروفة بحلبة الخيل، الجزء المستعمل طبيا من نبات الحلبة هو البذور والبذور والبذور والبذور والبذور المنبتة. ينظر: فيصل محمد عراقي، المصدر السابق، ص٩٤-٩٦.

(٢٦) الأحشاء: في علم التشريح هي: الأعضاء الداخلية في الإنسان ، خصوصا الأعضاء داخل الصدر والبطن والحوض ، وعلى النحو الاتي: أحشاء الصدر هو: « القلب » ، أحشاء البطن هي: « المعدة - الأمعاء - الكبد - الطحال - البنكرياس - الكليتين - الزائدة الدودية » ، أحشاء الحوض هي: « الأعضاء التناسلية » . . . لمعرفة التفاصيل . ينظر: زهير الكرمي وآخرون ، الأطلس العلمي (فيزيولوجيا الإنسان) ، مراجعة وتحقيق : الدكتور عصام المياس والدكتور حافظ قبيسي ، (بيروت : دار الكتاب اللبناني ، د . ت).

(۲۷) القرع: أو قرع العسل أو اليقطين: هو نبات من الفصيلة القرعية التي من ضمنها الكوسة والخيار والشمام، لون قرع العسل أصفر أو برتقالي أو أحمر، ومن الدول التي يزرع فيها هي: مصر والولايات المتحدة، وتسمى في بعض البلدان «قرعاً»، وفي بلدان أخرى يسمى «يقطين » لـ عـدة أصناف منها ما هـو كبير بحجم يقارب حجم بطيخة كبيرة لكنه أملس ولونه عسلي، ومنه أصناف خضراء مائلة للصفرة. ينظر: سعيد جرجس كوبلي، أسرار الطب العربي القديم والحديث، (بيروت: منشورات دار مكتبة الحياة، د.ت)، ص٣٤.

(٢٨) الدماغ : هو العضو الذي يتحكم في الجهاز العصبي المركزي للإنسان ، عن طريق الأعصاب

٠٠٠ اگرة ١

القحفية والنخاع الشوكي والجهاز العصبي المحيطي ، ويكون عمليا المنظم لجميع فعاليات الإنسان تقريبا، الأفعال البشرية اللاإرادية أو ما يدعى الأفعال « الدنيا » ، على سبيل المثال لا الحصر سرعة القلب والتنفس والهضم ، ويتم التحكم بها عن طريق الدماغ لا شعورياً (UNCONSCIOUSLY) بشكل خاص عن طريق الجهاز العصبي التلقائي ، إما الفعاليات العقلية « العليا » أو المعقدة على سبيل المثال لا الحصر التفكير و الاستنتاج والتجريد ، ويتم التحكم بها بشكل واع إرادي ، ينقسم الدماغ إلى ثلاثة أجزاء: « الدماغ الأمامي » و « الدماغ المتوسط » و «الدماغ الخلفي » ، يتألف دماغ الإنسان من عدة أقسام : « المخ » و « المخيخ » و « البصلة السيسائية », وظيفة الدماغ الأمامي يتحكم في الوظائف العليا ، في حين وظيفتي الدماغ المتوسط والخلفي في الوظائف التلقائية أو اللاشعورية ، يستطيع دماغ الإنسان أحتواء معلومات حوالي (١٥,٠٠٠) كتاب كل منها مكون من (١٠٠٠) صفحة ، يتكون دماغ الإنسان من نحو (١٠٠) مليار خلية عصبية ، تتشابك تلك الخلايا ببعضها البعض مكونة قرابة (١٠٠) مليون عصب ، تبلغ مقاييس الخلية (٣٠٠) مليون في الدقيقة الواحدة ، تستبدل كل منها خلية عصبية أخرى مستهلكة . . . لمعرفة المزيد . ينظر: زهير الكرمي وآخرون ، المصدر السابق ، ص٣٦ ؛ بسام خضرة ، أسرار الدماغ ، (د . م : دار العلوم للتحقيق والطباعة، ٢٠٠٧) ؛ سامي أحمد المصلي ، الدماغ البشري ، (بغداد : دار دجلة ، ٢٠١٢) . (٢٩) الخوان : وعناه : ما يُوضع عليه الطّعام وأدواته ، ولا يُسـّمي مائدةً إلا إذا كان عليه طعام . ينظر: أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري ، المصدر السابق ، ص٣٥١ ؛ جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٧٤٧.

(٣٠) الخاصرة : هي جنبه ما بين عظم الحوض وأسفل الأضلاع ، كلُّ جانب من الجسم ابتداء من أسفل الأضلاع إلى الوَرِك ، الخَاصِرَةُ من الإنسان : ما بين رَأْس الوَرك وأَسفل الأضلاع . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٣٤٠ ؛ سعيد جرجس كوبلي ، المصدر السابق ، ١٠٨. (٣١) المرار : اسم لنوع من النبات الشوكي يكون في آخر الربيع وفي أول الصيف وهو معروف بمصر بـ«المرير» ، أو نبات طعمه مر ، أو نبات شائك في ديار بكر يسمى « مرار ». ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٢٢٠-٧٢٧.

(٣٢) القلب: هـو عضو عضلي مجوف يدفع الدم ضمن جهاز الدوران بما يشبه عمل المضخة ، مشكلا العضو الرئيسي في الجهاز القلبي الوعائي أو ما يعرف بـ«الجهاز الدوراني»، للقلب عضلة مجوفة لها شكل مخروطي ومغطاة بغشاء يسمى « التأمور »: وهو كيسٌ ليفي مصلي يتكون من جزأين : التأمور الليفي : ويتصل بالرباط الأوسط للحجاب الحاجز ، والتأمور المصلي : ويتصل مباشرة بالقلب ، ثـم تأتى عضلة القلب : وهي ذات خصائص تختلف عن غيرها من العضلات الهيكلية

والعضلات الملساء، وتقوم بالأنقباض بشكل متكرر مدى الحياة . . . للمزيد من التفاصيل . ينظر: زهير الكرمي وآخرون ، المصدر السابق ، 0.00 ؛ مجموعة باحثين ، الموسوعة الطبية المتخصصة (أمراض القلب والأوعية الدموية) ، (سوريا : مؤسسة الصالحاني للطباعة والنشر ، 0.00 ، مج0.00 ، مجامعة دمشق ، 0.00 ؛ سامي القباني ، جراحة القلب والأوعية الدموية ، (دمشق : مطبعة جامعة دمشق ، 0.00 ) .

(٣٣) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٢.

(٣٤) العظم : ويُعرف بـ«النسـيج العظمي (بالإنجليزية: OSSEOUS TISSUE)»، يُشكل العظم ما يُعرف بـ«الجهاز الهيكلي» ، حَيث يَحتوي جِسـم الإنسـان على أكثر من (٢٠٠) عظمة ، يُقدرها البَعض بـ(٢٠٦) عظمات في الإنسـان البالغ ، وهُناك علم خاص بدراسـة العظام يُسـمى بـ « علم العظم OSTEOLOGY »، ويَتكـون الهيكل العظمي عند الإنسـان من جُزأين رئيسـين ، هما: الهيـكل المحـوري ، والهيـكل الطرفي ، والعظم في الجسـم البشـري يضم نوعان اثنـان من أنواع النسـيج العظمي هما : «المكتنز والإسـفنجي » ، وَهُناك ثلاثة أنواع من الخلايا تُساهم في عملية نمو العظم وهي : «أوستيوبلاسـتس (OSTEOBLASTS) و هي خلايا إنتاج العظم ، أوستيوكلاستس (OSTEOCYTES) وهي خلايا عظمية بالغة ، وَتحافظ التوازن بين الخلايا الأولى والثانية على النسيج العظمي . ينظر: وهي خلايا عظمية بالغة ، وَتحافظ التوازن بين الخلايا الأولى والثانية على النسيج العظمي . ينظر: وهي خلايا ماصد ، محمد السابق ، ص٨٥-٧٠.

(٣٥) الباءة: معناها: النِّكاح، أو الجماع. ينظر: جبران مسعود، المصدر السابق، ١٥٩. (٣٦) الحجامة: هي العلاج عن طريق مص وتسريب الدم من خلال استعمال الكاسات، ويكون بطريقتين: الحجامة الرطبة والحجامه الجافة، أو هي: طريقة طبية قديمة كانت تستخدم لعلاج كثير مصن الأمراض، لأن الناس كانوا يجهلون أسباب الأمراض... لمعرفة المزيد. ينظر: أبو الفداء محمد عزت محمد عارف، أسرار العلاج بالحجامة والفصد، (القاهرة: دار الفضيلة للطباعة والنشر، ٣٠٠٠)؛ جواد كاظم البيرماني، الحجامة والفصد في الدين والطب، (د.م: دار العلوم للتحقيق والطباعة، ٢٠٠٤).

(٣٧) الاستخارة : لغة : طَلَبُ الْخِيرَة فِي الشَّيْء ، ويُقَالُ : اسْتَخِرْ اللَّه يَخِرْ لَك ، اصطلاحاً : طَلَبُ الاخْتِيَارِ ، أَيْ طَلَبُ صَرْفِ الْهِمَّة لِمَا هُوَ الْمُخْتَارُ عِنْدَ اللَّه ، أو تعني : الدعاء ، ومعنى : الستخرتُ الله : سألت الله أن يوفقني خير الأشياء التي أقصدها ، وقد وردت نصوص تؤكّد على أهميَّتها والترغيب فيها والتسليم بعدها . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٥٧.

(٣٨) النورة : هي مادة كلسية تستخدم لإزالة الشعر عن البدن خاصة عن الأعضاء التناسلية وتحت

الآباط ، كما و لها أثر بالغ في تعقيم البشرة وإزالة الروائح الكريهة عن البدن ، وقيل أن : النورة: حجر الكلس ، ثم غلبت على اختلاط يضاف إلى الكلس من زرنيخ و غيره تستعمل لإزالة الشعر، ونُقل أن أول من استعمل النورة لإزالة الشعر هي بلقيس ، حيث أنها كانت كثيرة الشعر ، فقال نبي الله سليمان (ع) للشياطين : اتخذوا لها شيئا يُذهب عنها هذا الشعر ، فعملوا الحمامات وطبخوا النورة و الزرنيخ ، فالحمامات والنورة مما اتخذته الشياطين لبلقيس . ينظر: المصدر نفسه ، ص٨٢٥. (٣٩) القيىء : هـو إخراج محتويات المعدة ، أو طرد لمحتويات المعدة قسـراً عن طريق الفم وأحيانا الأنـف ، ويدفـع أنقباض عضلات المعدة المفاجئ « يدفع محتوياتهــا » في المريء فتخرج من الفم، أسبابه : التسمم أو الإصابة ببعض الأمراض أو ضعف المعدة وعدم قدرتها على هضم الطعام ، وعـن إلتهاب فيروسـي معروف بالتهاب المعـدة والأمعاء ، تهيج العدوى للمعـدة والجهاز الهضمي ، كثرة الأكل أو الشرب أو من الحالات النفسية كـ«الخوف - الهياج - الأمتعاض»، واضطراب جهاز التوازن بالأذنين وغيرها ، علاجه : أستدعاء الطبيب والأهتمام بفحص حلات القيئ المصحوب بحمّى (أرتفاع في درجة الحرارة) أو بألم أو بإسهال أو بمرض آخر ، تناول أملاح الأمعاء الفموي هى (PEDIALYTE ، ENFALYTE ، OR PEDIATRIC ELECTROLYTE) ، وشراب منقوع (مبشور قشور البرتقال) ، أو شراب نقيع أو منقوع (تمر هندي) ، أو شراب منقوع (خروب) أو محلول (خل عنب) أو(خل تفاح) أو(خل عادي) وغيرها ، المشروبات ذات العصائر السائلة وغيرها ... للاستزاده . ينظر: مجموعة باحثين ، الموسوعة الطبية المتخصصة (أمراض جهاز الهضم) ، (سوريا: مؤسسة الصالحاني للطباعة والنشر، ٢٠٠٩)، مجـ١، ص٦٢-٦٤.

(٤٠) نص الآية: قال تعالى: الله لا إله إلا هُو الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشَّفُعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بإِذْنِه يَعْلَمُ مَا بَيْسَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفُهُمْ وَلاَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ يُحِيطُونَ بِشَيْء مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ يُحِيطُونَ بِشَيْء مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴿البقرة ، الآية : ٢٥٥) .

. (21) قصد الشيخ محمد ابن إدريس الحلي « الاستخارة » .

(٤٢) الرأس: هو الجزء الذي يقع في أعلى من البدن ، الحاوي على العينين والفم والأنف والأذنين وبداخله المخ، أصطلاحاً: الجزء من الجسم الذي يحوي الدماغ والعينين والفم والأذنين والأنف وغيرها ، من أساسيات حياة الكائن الحي ، كما يعتبر رأس الجسم مقدمته . . . لمعرفة التفاصيل . ينظر: طارق عبد القادر الكركحي وطارق عبد الواحد ، أصابات لرأس والأعصاب الحيطة ، (بغداد : مديرية الأمور الطبية ، ١٩٨١) ؛ جيري سوانس ، حول الصداع وإلآم الرأس ، (بيروت : الدار العربية للعلوم ، ٢٠٠٥) ؛ محمد عبد الرحيم ، الطب المجرب أمراض الرأس وعلاجها بالأعشاب

والنباتات الطبية ، (د . م : دار الراتب الجامعية ، ٢٠٠١) .

(٤٣) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٢.

(٤٤) الحمى : هي عرض مرضي شائع يوصف بأنه : ارتفاع في درجة حرارة الجسم الداخلية إلى مستوى أعلى من الطبيعي ، وتتراوح درجة حرارة الجسم العادية « الطبيعية » عادة ما بين (٣٦-٣٨) درجة مئوية ، وتختلف درجة حرارة الجسم تبعا لسن الإنسان وللموقع الذي يتم فيه قياس درجة الحرارة . ينظر: على الرجوي وآخرون ، الطب البديل ، ط٢ ، (بيروت : الدار العالمية للكتب والنشر ، ٢٠١٠) ، ص١٨٠.

(٤٥) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٣.

(٤٦) العين : تقع في الرأس ، وتتألف عين الإنسان من ثلاثة طبقات رئيسية هي : الصلبة : وتقع في الخارج ، حيث تتكون من نسيج ضام ؛ يحمي العين وهي غنية بالأوعية الدموية ، والجزء الأمامي من هذه الطبقة شفاف يسمى بـ « القرنية »، والقرنية تأخذ ما تحتاج إليه من غذاء وأوكسجين من الخلط المائي الذي يفرز من الجسم الهدبي ، والمشيمية : وتقع بين الصلبة والشبكية ، وتحتوي على أوعية دموية ؛ تعمل على توصيل الدم المحمل بالأكسجين للشبكية ، وهي غنية بصباغ الميلانين الذي يمتص الفائض من الأشعة الضوئية التي تجتاز الشبكية ، فيمنع انعكاسها ، ويسبب وضوح الروئية ، والشبكية : تبطن المشيمية من الخلف والجوانب ، ولكن لا تصل إلى الأمام ، وتتكون الشبكية من وريقتين هما : « وريقة صباغية خارجية » و « ريقة عصبية داخلية » . ينظر: أيمان بقاعي ، العين أداة حاسة البصر ، (سوريا : الدار النموذجية للطباعة والنشر ، ١٩٩٩) .

(٤٧) البصر: هي العين وحاسة الرؤية ، وأبصرَهُ : رآه ، والبَصِير : ضد الضرير ، وبَصُرَ به أي علم ، وأصطلاحاً : هي الحاسة المميزة عند الإنسان ، والنوافذ التي يطل منها على العالم الخارجي ، أو هي : قدرة الدماغ والعين على كشف الموجة الكهرومغناطيسية للضوء لتفسير صورة الأفق المنظور ، وفي العين ترى الموجودات لتميز الألوان والأشكال وتكشف النور عن الظلام ، وحاسة البصر هي المعيار بين القدرة على الرؤية والعمى ، وهي عملية الرؤية بالعين . . . للاستزاده . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٤٢ ؛ وهي الكرمي ، المصدر السابق ، ص٤٢ ؛ عبد المنعم مصطفى ، أمراض العين وتقويم البصر ، (بيروت : المؤسسة العربية للطباعة والنشر ، ١٩٩٠) ؛ معلال ، البصر والبصيرة ، (بيروت : دار الآداب ، ٢٠٠٢) .

(٤٨) الأكتحال: هو حجر يطحن ليستخدم مسحوقه لتكحيل العيون، ويستخدم غالباً كمادة للتجميل للنساء، وعادة الأكتحال منتشرة في الشرق الأوسط وشمال أفريقيا والمغرب العربي وجنوب آسيا، يعود تاريخ استخدام الكحل إلى العصر البرونزي حوالي عام (٣٥٠٠ ق. م)، واستخدمته

عدة شعوب وحضارات أشهرهم الفراعنة ، وكانوا يستخدمونه فتظهر عيونهم واسعة وجميلة ، ولقد كان لاستخدام الكحل أسباب عديدة فمنها حماية العين من أشعة الشمس القوية في المناطق الصحراوية والحارة ، حيث أنه كان منتشرا لدى البدو ، وكما أن البعض كان يعتقد أن الكحل يحمي العين من بعض من أمراض العين ، أن الكحل كان يوضع للأطفال حديثي الولادة والأطفال صغار السن بغض النظر عن جنس الطفل لتقوية العين أو لحمايتها من العين الشريرة أو الحسد كما يعتقدون . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص١١٢٠.

(٤٩) الإثمد : هو نوع من الكحل الأصيل الذي يتم استخراجه من حجر الإثمد الموجود في أصفهان والمغرب والشام وله فوائد عظيمة . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص١٩-٢٠.

(٥٠) القذى : هي « مادة بيضاء » تتجمع في طرف العين ، أو ما يتكوّن في العين من وسخ أبيض جامد يتجمّع في مجرى الدمع من العين . ينظر: المصدر نفسه ، ص٦٢٤.

(٥١) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٣.

(٥٢) المصدر نفسه.

(٥٣) قصد الشيخ محمد بن إدريس الحلى من « الحمد » سورة الفاتحة .

(٥٤) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٣.

(٥٥) القولون (القولنج): مرضٌ مِعَويٌ مؤلمٌ يصعب معه خروج البراز والريح ، في (طب): جزء من القولون يقع عَبْر الجُزء العلويٌ من الفجوة البطنيَّة ، وجزء من القناة الهضمية ، ويطلق عليه «الأمعاء الغليظة » ، يمتد من الأمعاء الدقيقة حتى المستقيم ، وينقسم إلى خمسة أجزاء هي : « القولون الغليظة » ، يمتد من الأمعاء الدقيقة حتى المستقيم ، وينقسم إلى خمسة أجزاء هي : « القولون الصاعد أو القولون الأيمن (Ascending Colon) ، والقولون الأيمن (Colon (Descending Colon) ، والقولون السيني (Sigmoid Colon)» ، وظيفته الرئيسية امتصاص الماء وجزء بسيط جدا من المواد الغذائية ، وتحليل المواد العضوية الموجودة في الفضلات . . . للاستزاده . ينظر: هناء نزار انشاطي، السرطان ويبقى الأمل ، (عمان : دار الفكر ، ٢٠١٠) ، ٩٥-٩٥ ؛ هرمن جونستون ، القولون، (بيروت : الدار العربية للعلوم , ١٩٩٧).

(٥٦) محمد ابن إدريس الحلي ، كتاب الطب ، ص٢١٣.

(٥٧) قصد الشيخ محمد بن إدريس الحلي من (دود البطن) « الديدان المعوية »: هي عديدة ومختلفة الأشكال والأعراض ، وأكثر ما يصاب بها الأطفال ، وذلك نظرا لكثرة اختلاطهم وسهولة انتقال العدوى بينهم ، وقد تكون الإصابة عن طريق تناولهم طعاما ملوثا ، وتختلف أعراض الإصابة وفقا لنوع الدودة ، وتنقسم الديدان المعوية إلى أنواع منها : الديدان الشريطية : هي ديدان مستطيلة

الشكل ، مكونة من عقد عديدة وتقسم إلى نوعين : مسلحة وعزلاء ، والديدان الأسطوانية : هي ديدان ذات أجسام أسطوانية طويلة غير مفلقة ، ولكنها مغطاة بجلد متين صامد (لا ينفذه الغاز ولا الماء)، ولهذه الديدان جهاز هضمي كامل مؤلف من فم وشفاه وأسنان ومرىء وأمعاء ومخرج، وأنواع هذه الديدان الأسطوانية التي تصيب الأطفال هي : « الصفر ، الاقصورة ، المسلكة - الملقوة ، الأسطوانية، البلهرسية » وغيرها . ينظر: عادل عبد العال ، المصدر السابق ، ص١٤٦-١٥٧. (٥٨) الأمعاء : هـو : المُصْران ، وما ينتقل إليه الطّعامُ بعد المعدة الأمعاء الغليظة ، وعلى نوعان: أولاً : الأمعاء الدَّقيقة : (بالإنجليزية: SMALL INTESTINE): هي جزء من السبيل المعدي المعوي بشكل أنبوبة ملتفة ، تبدأ من مخرج المعدة وتنتهي عند بداية الأمعاء الغليظة ، وطولها حوالي ستة أمتار، وتوجد فيها أنثنائات دقيقة تعمل على زيادة سطحها الداخلي وزيادة أمتصاص المواد الغذائية ، التي يتم نقلها إلى الدم ومنه إلى جميع خلايا الجسم ، والجزء الأعلى من الأمعاء يتألُّف من الأمعاء الاثنى عشري والجزء الأوسط والجزء الأخير من الأمعاء الدَّقيقة ، حيث تكتمل هناك عمليَّة الهضم ، ويتمُّ أمتصاص الموادّ الغذائيَّة بواسطة الدُّم , ثانياً : الأمعاء الغليظة : الأمعاء الغليظة (بالإنجليزية: LARGE INTESTINE): هي الجيزء الأخير من الجهاز الهضمي ، وظيفتها الرئيسية هي امتصاص الماء المتبقى من المواد الصلبة ، ثم تمرير الفضلات الزائدة إلى خارج الجسم ، وتتكون من جزأين رئيسين هما : الأعور (بالإنجليزية: CECUM) ، والقولون (بالإنجليزية: COLON) ، وتبدأ الأمعاء الغليظة بنهاية الأمعاء الدقيقة وتنتهي بفتحة الشرج ، ويبلغ طول الأمعاء الغليظة حوالي (١,٥) متر، والمسؤولة عن أستخراج المواد الغذائية من الطعام وامتصاصها ، ومن ثم طرح الأقسام غير المفيدة من الطعام ، ويتم في جزء منها (الأمعاء الغليظة) تخزين بقايا الطعام لحين طرده عن طريق فتحة الشرج. ينظر: مجموعة باحثين ، الموسوعة الطبية المتخصصة (أمراض جهاز الهضم) ، مجا ، ص ۱۷۳ - ۲۵۵.

(٥٩) سـويق الأرز: طعامٌ يُتَخذ من مدقوق الأرز (خبز مطحون من الأرز) ، سُـمِّي بذلك لانسياقه في الحلق ، أي الناعم من طحين القمح والشـعير والأرز. ينظر: جبران مسـعود ، المصدر السـابق ، صـ٥٥٦.

(٦٠) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص ص١١٦-٢١٤ ، ٢١٦.

(٦١) دبغ : لغة : دَبَغَ - دَبْغاً ، ودباغاً ، ودباغاً : ليّنه وأزال ما به من رطوبة ونتن ، دبّغ الجلدَ: دبَغه ، عالجه بمادَّة تحفظه وتهيئه للاستعمال . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٣٥٤. (٦٢) المعدة : تعرف (بالإنجليزية: STOMACH): هي جزء القناة الهضمية الذي يلي المرئ ، وتفضى بعدها إلى الأمعاء ، وهي أشبه بكيس متمدد يستوعب الطعام حتى يهضم ثم يدفع إلى

الأمعاء ، وتقع في الجزء العلوى من البطن ، ووظيفتها : هي هضم المواد الغذائية التي تناولها الفرد وخاصة المواد البروتينية ، أي تكسيرها إلى جزيئات صغيرة ، إذ تقوم جدران المعدة القوية بالضغط على الطعام لمدة (٤) ساعات يتحول بعدها الطعام إلى شبه سائل ، بعد هذا يمر الطعام عبر فتحة البواب إلى الأنثى عشري في الجزء الأول من الأمعاء الدقيقة ، والتي يبلغ طولها حوالي (٢٠) قدمًا في الشخص البالغ ، ولذلك فهي ملفوفة على بعضها البعض حتى يتسع لها تجويف البطن ، تحتوي المعدة على الأوعية الدموية والأعصاب وإنزيمي الببسين والرينين ليساعدا على عملية الهضم وغيرها، والمعدة لا تقبل أي طعام بارد جدا لأنها تتضرر من ذلك ، وكذلك الطعام الساخن فهو يصيبها بقرحة المعدة . . . لمعرفة المزيد . ينظر: محمد النوبي محمد علي ، المصدر السابق , ص١١٥–١١٥ ؛ زهير الكرمي ، المصدر السابق ، ص١٥ ؛ أمل طنانة ، المعدة بيت الداء ، (بيروت : دار الهادي للطباعة والنشر ، ٢٠٠٣) .

(٦٣) الإدمان: لغة: أدمنَ على الشَّيء: أدامَ فِعْله ولازَمَه ولم يُقْلع عنه وداوم عليه وواظب أَدْمَانَ المُسْكِرات، في (طب): تعوّد الفرد على تناول المكيِّفات أو المخدّرات أو الخمور لدرجة يصعب عندها الإقلاع عن هذه العادة الضارّة، أصطلاحاً: هو عبارة عن اضطراب سلوكي يظهر تكرار لفعل من قبل الفرد لكي ينهمك بنشاط معين بغض النظر عن العواقب الضارة بصحة الفرد أو حالاته العقلية أو حياته الاجتماعية، أسبابه: « الانحلال الأخلاقي - الأنكار - التبرير - العزلة والوحدة» وغيرها... للاستزاده. ينظر: جبران مسعود, المصدر السابق، ص٣٨ ؛ جماعة من الباحثين، الإدمان، (عمان: مركز الدراسات النفسية والجسدية، ٢٠٠١).

(٦٤) محمد ابن إدريس الحلي ، كتاب الطب ، ص٢١٥-٢١٦.

(٦٥) الاستشفاء: لغة: اسم: [شفي]، مأخوذ من (مصدر اسْتَشْفَى): احْتَاجَ اسْتِشْفَى): احْتَاجَ اسْتِشْفَاهُ أَوْهُ إِلَى طَبِيبِ مُخْتَصِّ : مُعَالَجَتُهُ ، استَشْفَى المريضُ من علَّته: طلَبَ الشِّفاءَ ، استَشْفَى به اسْتِشْفَى به تَداوَى، اسْتَشْفَى به يَدواء نَاجِع: تَدَاوَى به ، الاستشفاء المناخيّ : (طب): هو علاج الأمراض بنقل المرضى إلى المُناخ الملائم , فهو : طلب الشّفاء أو العلاجَ . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٠٠٠.

(٦٦) قصد الشيخ محمد ابن إدريس الحلي الاستشفاء بـ « الرقية » ومعناها : العُوذَة التي يُرْقَى بها المريض ونحوُه، يَأْمُلُ شِفاءً بِرُقْيَةٍ : ما يُرْقَى بِهِ المريضُ مِنْ كَلامٍ أَو كِتابَةٍ حِرْزٍ . ينظر: المصدر نفسه، ص٤٠١.

(٦٧) الكهانة : لغة : الكهانة فعالة مأخوذة من « التكهن »: هو التخرص والتماس الحقيقة بأمور لا أساس لها، وكانت في الجاهلية صنعة لأقوام تتصل بهم الشياطين وتسترق السمع من السماء

وتحدثهم به ، ثم يأخذون الكلمة التي نقلت إليهم من السماء بواسطة هؤلاء الشياطين ويضيفون إليها ما يضيفون من القول ، ثم يحدثون بها الناس ، فإذا وقع الشيء مطابقاً لما قالوا : اغتر بهم الناس واتخذوهم مرجعاً في الحكم بينهم ، وفي استنتاج ما يكون في المستقبل، ولهذا نقول : الكاهن هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل . ينظر: المصدر نفسه ، ص ص ٢٣٥ ، ٢٧٦ ؛ أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري ، المصدر السابق ، ص ١٠١٤.

(٦٨) القيافة : لغة : قاف قوف وقيافة ، وهي إتباع الأثر . واصطلاح ا : القيافة هي : إلحاق الأولاد بآبائهم وأقاربهم ، استنادا إلى علامات وإلى شبه بينهم ، وهذا كان شائعا في الجاهلية ، لكن نهى عنه الإسلام وجعل موازين شرعية في كيفية إلحاق الأولاد بالآباء مع الجهل ، أو هي : التعرف على نسب المولود بالنظر إلى أعضائه وأعضاء والده . ينظر: أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري ، المصدر السابق ، ص٢٥٦ ؛ جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٢٥١.

(٦٩) التمائم : جمع : تميمات وتَمَائِمُ ، هي : خرزة وما يشبهها تُعلَّق في العنق ظنًا أنها تدفع العينَ أو تقي من الأرواح الشِّريرة ، أو شيء تُنسب إليه قوَّة سحريّة تحمي مالكه ، هي : ما يعلق على الأولاد من خرزات وعظام ونحو ذلك لدفع العين ، وسميت « تميمة » لاعتقادهم أنهم يتم أمرهم ويحفظون بها . ينظر: أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري ، المصدر السابق ، ص١٣٦؛ جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٢٤٣.

(٧٠) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٩.

(۷۱) عن مصدر الحديث وراويه . ينظر: قطب الدين البيهقي ، إصباح الشيعة بمصباح الشريعة ، تحقيق : الشيخ إبراهيم البهادري ، (قم المقدسة : مطبعة الاعتماد ، ١٩٩٥) ، ص٢٤٦ ؛ أبو القاسم جعفر بن حسن المعروف به «المحقق الحلي» ، المختصر النافع ، ط٣ ، (طهران : مؤسسة البعثة ، ١٩٨٩)، ص١١٧ ؛ الفاضل الآبي ، كشف الرموز ، تحقيق : الشيخ علي بناه الاشتهادري والحاج آغا حسين اليزدي ، (قم المقدسة : مؤسسة النشر الإسلامي ، ١٩٨٧) ، ج١ ، ص٤٤٠ ؛ النعمان بن محمد المغربي ، المصدر السابق ، ج٢ ، ص١٤٢-١٤٣ .

(٧٢) محمد ابن إدريس الحلي ، كتاب الطب ، ص٢١٩.

(۷۳) المصدر نفسه ، ص۲۱۸-۲۱۹.

(٧٤) عن مصدر الحديث . ينظر: أحمد بن حنبل ، مسند أحمد ، (بيروت : دار صادر ، د . ت) ، جـــ ٢ ، ص٣٣٢ ؛ نــور الدين علي الهيثمي ، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ، (بيروت : دار الكتب العلمية ، ١٩٨٨) ، جـ ٢ ، ص٢٩٤ ؛ قطب الدين الراوندي ، الدعوات (ســلوة الحزين)، تحقيق : مؤسسـة الإمام المهدي (عج) ، (قم المقدسـة : مؤسسـة الإمام المهدي (عج) ، ١٩٨٦) ،

ص ١٩٤ ؛ شـمس الدين محمد بن مكي العاملي ، الدروس الشـرعية في فقه الإمامية ، تحقيق : مؤسسة النشر الإسلامي ، د . ت) ، جـ٣ ، ص ٥٠ ؛ النعمان بن محمد المغربي ، المصدر السابق ، جـ٢ ، ص ١٤٠.

(٧٥) عن مصدر الحديث . ينظر: علي أصغر مرواريد ، الينابيع الفقهية ، (بيروت : دار التراث ، ١٩٩٠) ، جـ ٢١ ، ص ١٠٦ ؛ علي النمازي الشاهرودي ، مستدرك سفينة النجاة ، تحقيق : الشيخ حسن علي النمازي، (قم المقدسة : مؤسسة النشر الاسلامي ، ١٩٩٧) ، جـ ١ ، ص ٩٥ ؛ النعمان بن محمد المغربي ، المصدر السابق ، جـ ٢ ، ص ١٤١٠.

(٧٦) محمد ابن إدريس الحلى ، كتاب الطب ، ص٢١٦-٢١٨.

(٧٧) السواك : هو عودٌ يُتَخذُ من شجر الأراكِ ونحوه يُستاك به ، أو هو : هو العود المتخذ من خشب الأراك لتنظيف الأسنان أثناء الصيام لإزالة رائحة الفم . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٤٥٥.

(۷۸) عن مصدر الحديث . ينظر: علي أصغر مرواريد ، المصدر السابق ، جـ ۲۱ ، ص ۲۱۹؛ محمد باقر المجلسي ، بحار الأنوار ، تحقيق : محمد الباقر البهبودي ، (بيروت : مؤسسة الوفاء، ۱۹۸۳)، جـ ۵۹ ، ص ۲۷۲ ؛ محمد الريشهري ، موسوعة الاحاديث الطبية ، تحقيق : مركز بحوث دار الحديث ، ۲۰۰۵) ، جـ ۱ ، ص ۱۲۱.

(٧٩) ومعناه : قفة من ورق النخل يحمل فيها التمر أو نحوه ، أو « الزنبيل » . ينظر: جبران مسعود ، المصدر السابق ، ص٧٦٣.

(۸۰) عن مصدر الحديث . ينظر: علي أصغر مرواريد ، المصدر السابق ، جـ ۲۱ ، ص ۲۲۰ ؛ حسين النوري الطبرسي ، مستدرك الوسائل ، تحقيق : مؤسسة آل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث ، (بيروت : مؤسسة آل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث ، ۱۹۸۸) ، ج۷ ، ص ١٦٦٠ ؛ حسين البروجردي ، جامع احاديث الشيعة ، (قم المقدسة : مطبعة مهر ، ۲۰۰۸) ، ج۸ ، ص ٢٣٠٠ . النعمان بن محمد المغربي ، المصدر السابق ، جـ ۲ ، ص ١٣٦٠ .

(٨١) الصدقة : هي : ما يعطى للفقير ونحوه من مال أو طعام أو لباس على وجه القربي لله ، لا المكرمة ، أو هي : تمليك العين بلا عوض ابتغاء لوجه الله تعالى ، والإعطاء للفقراء صدقة بمعنى: إعطاء هبة . . . للاستزادة . ينظر: عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد نكري ، المصدر السابق، جـ٢ ، ص ١٦٨ - ١٧٢ .

(٨٢) عن مصدر الحديث . ينظر: علي أصغر مرواريد ، المصدر السابق ، جـ ٢١ ، ص١٠٥ ؛ علي النمازي الشاهرودي ، المصدر السابق ، جـ ٦ ، ص ٢٣٨ ؛ النعمان بن محمد المغربي ، المصدر

السابق ، ج۲ ، ص١٣٦.

(۸۳) عن مصدر الحديث . ينظر: محمد باقر المجلسي ، المصدر السابق ، جـ٥٩ ، ص٢٧٦ ؛ الفيض الكاشاني ، الوافي ، تحقيق : السيد ضياء الدين الحسيني ، (أصفهان : مطبعة افست ، ١٩٨٥) ، جـ٨ ، ص٨٨٨ ؛ المحقق البحراني ، الحدائق الناضرة ، تحقيق : محمد تقي الإيرواني ، وقم المقدسة : مؤسسة النشر الإسلامي ، د . ت) ، جـ٨ ، ص٢٩٨-٢٩٩ ؛ النعمان بن محمد المغربي ، المصدر السابق ، جـ٢ ، ص١٣٧ .

(٨٤) عن مصدر الحديث . ينظر: محمد تقي المجلسي ، روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه ، تحقيق : السيد حسين الموسوي والشيخ علي بناه الاشتهادي ، (د . م : د . مط ، د . ت) ، ج ٢ ، ص ٣٨٤ ؛ الفيض الكاشاني ، المصدر السابق ، ج ٩ ، ص ١٦٢٤ ؛ جعفر كاشف الغطاء ، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغراء ، تحقيق : مكتب الإعلام الإسلامي ، (قم المقدسة : مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي ، ٢٠٠٠) ، ج ٣ ، ص ٢١٥ ؛ المحقق البحراني ، المصدر السابق , ج ٨ , ص ٣٤٩ .

(٨٥) الجذام: معروف باسم « مرض هانسن (HD)»: هو عدوى مزمنة تنجم عن البكتيريا الفُطْرية الجذامية والفُطْرية الجذامية الورمية في البداية ، لا تترافق العدوى بأعراض ، وتبقى عادة هكذا لمدة تستمر من خمس سنوات حتى عشرين سنة . . . لمعرفة المزيد . ينظر: الجذام ، شبكة المعلومات الدولية « الأنترنت » ، HTTP://WWW.AR.WIKIPEDIA.ORG .

(٨٦) عن مصدر الحديث . ينظر: علي أصغر مرواريد ، المصدر السابق ، جـ٢١ ، صـ١٠٦ ؟ أبي بكر بن محمد شطا البكري المعروف بـ « البكري الدمياطي » ، إعانة الطالبين ، (بيروت : دار الفكر ، ١٩٩٧) ، جـ٤ ، ص ٢٢٠ ؛ حسين النوري الطبرسي ، المصدر السابق ، جـ٥ ، ص ٩٠؟ أبو جعفر الطوسي ، الأمالي ، تحقيق : مؤسسة البعثة ، (طهران : دار الثقافة للطباعة والنشر ، أبو جعفر الطوساء ، طبين البروجردي ، المصدر السابق ، جـ٥ ، ص ٢٢٤.

## تراجم علماء الحلّة القسم الأول وحدة التحقيق في مركز العلامة الحليّ

## مقدمة

الحمد لله رب العالمين, والصلاة والسلام على أشرف أولين والأخرين سيدنا محمد وآله الطبين الطاهرين .

تحقيقا لما قام عليه تأسيس مركز العلامة الحلي (قدس سره) من البحث والدراسة في مرحلة الحوزة العلمية التي قامت في مدينة الحلة ومحيطها ولا سيما العلماء ونتاجهم أو ممن أرتبط بها بصلات علمية بشكل مباشرة أو غير مباشر من شيوخ أو طلبة ساهموا ببناءها وأخذوا على عاتقهم نشر علومها ويشمل ذلك الذين سكنوا الحلة وستوطنوها أو لم يستوطنوها إلا لغرض الإفادة والإستفادة أو كان لهم أثر على علمائها وقد انمازت هذه المدة من نشوء الحوزة العلمية في هذا البلد – الحلة – بانشغال السلاطين عنهم تارة أو دعمهم تارة أخرى بعكس العصور السابقة واللاحقة لها فكان أزدهار الحوزة العلمية نتيجة طبيعية لما كان في مدينة الحلة من أمن وأمان وإن حصل بعض الإضطراب في أماكن متفرقة في العراق إلا أنه لم يؤثر تأثيرا مباشرا في سير العلماء نحو ما يقارب الكمال العلمي والأخلاقي والأدبي وغزارة الإنتاج وتنوعه الذي يظهر مدى جديتهم بطلب العلم طلبا خالصا مجردا لم تشبه أي شائبة ولم تعكر صفوه أي طارقة من تأثر بحكم أو حاكم وهذا ما سيتضح عند ملاحظة تراجم علماء هذه المرحلة إذ كان نبذ الفروق المذهب والتعنصر وهذه والقومية ديدنهم فقامت المناظرة بينهم على أسس علمية رصينة بعيدا عن التمذهب والتعنصر وهذه سمة أبرز علماء هذه الحوزة ومن عاصرهم من طلابهم أو رفقاءهم أو مناظرين متأثرين بهم من المذاهب الأخر.

وقد تشرف أعضاء وحدة التحقيق في مركز العلامة الحلي( قدس سره ) بجمع تراجم علمية لهؤلاء العلماء جمعوا فيها أهم شيوخ هذه الحوزة وأهم طلابها وأهم البلدان التي قصدوها طلبا

للعلم أو نشرا له فضلا على ذلك وقفنا عند النتاج الفكري لهؤلاء العلماء فظهر لنا مدى تأثرهم وتأثيرهم في المجتمع الحلي من وتأثيرهم وتأثيرهم في الأماكن التي قصدوها من جهة أخرى لذا كانت هناك جملة من المدارس العلمية قامت في بلدان مختلفة ظهرت نتيجة سفر جملة من علماء هذه الحوزة.

وقد نهجنا منهجا مختلفا عمن تقدمنا من الباحثين في شأن هذه الحوزة العلمية الحلية وهو ترجمة العلماء الذين تتلمذ عليهم علماء هذه الحوزة وأن لم يكونوا من أهل هذا البلد أو يلقبوا بـ(الحلي) حيث إن أكثر الباحثين السابقين لنا كان دأبهم هو البحث عمن كان لقب بـ(الحلي) أو كان من أهل هذا البلد .

وتقديما لهذا الجهد المبارك ستكون لنا مشاركة في مجلة المحقق التي تصدر عن مركز العلامة الحلي (قدس سره) نفسه من خلال نشر بعض تراجم هؤلاء العلماء في أعداد متفرقة وسنبدأ في هذا العدد بذكر بعض علماء القرن السادس الهجري الذي يعد النواة الأولى لتأسيس حوزة الحلة العلمية ومن هؤلاء العلماء:

## ١ - ابو جعفر بن (حسين)(١) كميح.(٢)

الأستاذ فقيه فاضل.

روي عن والده كميح عن القاضي ابن البراج، ويروي ايضا عن جعفر بن محمد الدوريستي (۱۳). وروى عنه الحسن بن سليمان الحلي كما في مختصره (١٤) والحافظ رشيد الدين أبو جعفر محمد بن علي بن شهرآشوب المازندراني السروي ( ٤٨٨ – ٥٨٨ ه ) . حيث قال في المناقب: ((واما أسانيد كتب الشيخ المفيد فعن أبي جعفر وأبي القاسم ابني كميح عن أبيهما عن ابن البراج عن الشيخ . . . ))(٥) القطب الراوندي كما جاء في كتابه الخرائج والجرائح . (١)

## ٢ - ابو الفضل بن الحسين الحلي الاحدب(٧).

روى عن أبي الفتح محمد بن الجعفرية

العلوي الحسيني الحائري.

وروى عنه قطب الدين محمد بن الحسين الكيدري و السيد فخار بن معد النسابة متوفي ١٣٠٠ حيث قال في (حجة الذاهب)(٨) : (ومن ذلك : ما أخبرني به الشيخ أبو الفضل ابن الحسين الحلي الأحدب - رحمه الله قراءة عليه سنة ثمان وتسعين وخمسمائة ، قال أخبرني الشريف أبو الفتح محمد بن محمد ابن الجعفرية العلوي الحسيني الحائري)

## ۳- ابو المكارم بن كتيلة العلوي السيد العالم (٩).

روى عـن ابو عبـد الله محمد بـن احمد بن شريار الخازن

روى عنه ابو الفتح محمد بن محمد المعروف

الخازن))

بابن جعفر (ابن الجعفرية) الحائري (١٠٠) في مشهد امير المؤمنين (عليه السلام) في جمادي الأولى سنة ٥٥٣ه. قال في خاتمة المستدرك (١١) : ((كتاب صغير: وجدناه في الخزانة الرضوية، فيه أخبار طريفة، يوجد متون أغلبها في الكتب المشهورة، أوله هكذا: أخبرنا الشريف الاجل، العالم ضياء الدين أبو الفتح محمد بن محمد العلوي الحسيني، المعروف بابن جعفر الحائري - بحلة في شهر جمادى الآخرة من المشيخ العالم أبو المكارم ابن كتيلة العلوي الشيخ العالم أبو المكارم ابن كتيلة العلوي عليه السلام، في جمادى الأولى، سنة ثلاث وخمسائة - قال: حدثنا إخبارا وخمسين وخمسائة - قال: حدثنا إخبارا وإجازة أبو عبد الله محمد بن أحمد بن شهريار

## ٤- احمد بن علي بن ابي طالب الشيخ ابو منصور (۱۲) الطبرسي (۱۳)

صاحب ( الاحتجاج) كان من أجلاء العلماء ومشاهير الفضلاء .

وله أيضا (الكافي) و(مفاخرة الطالبية) و(تاريخ الأئمة عليهم السلام) و(فضائل الزهراء عليها السلام)و(كتاب الصلاة) كما ذكر ذلك تلميذه ابن شهر آشوب في معالم العلماء (١٤) في ترجمته

أقول: وهو غير صاحب التفسير وأن كانا في عصر واحد وهما شيخا ابن شهر آشوب

وقال صاحب البحار (۱۵): ((وقد أثنى السيد ابن طاووس على الكتاب وعلى مؤلفه وقد أخذ عنه أكثر المتأخرين ))

يروي عن السيد العابد ابي جعفر مهدي بن ابي حرب الحسيني المرعشي ، كما ذكره في اول ( الاحتجاج) وقبره مزار معروف في قرية تسمى قرية ( شيخ طبرسي)

ويروي عنه رشيد الدين محمد بن على بن شهر اشوب (٥٨٨٠)

### ٥- احمد بن علي الرازي(١٦).

الشيخ ابو الفتوحي (ابو الفتاح) ولعل الثاني هو الاصح على فرض اخوته مع ابو الفتوح المفسر.

روى عن الشيخ المفيد ابي الوفاء عبد الجبار المقري الرازي ، والشيخ ابي علي ابن الطوسي (١٧٠)، وكلاهما عن الشيخ الطوسي (١٨٠). وروى عنه ابن شهر آشوب (ت ٥٨٨) كما يظهر من ( المناقب) لابن اشهر آشوب .

أقول: نقل ذلك الشيخ آغا بزرك (قدس سره) في طبقاته و لم أجد ذلك في (المناقب) المطبوع ولكني وجدت رواية ابن شهر آشوب عنه في بعض الأسانيد مثل ما جاء في (جامع الشرائع)(۱۹) للشيخ يحيى بن سعيد الحلي (قدس سره): (أخبرني ، السيد الفقيه العالم الصالح محيي الدين أبو حامد محمد بن عبد الله بن علي بن زهرة الحسيني الحلبي رضي الله عنه قال: أخبرني الشيخ الفقيه محمد بن

۰۰۰۰المُحقّ

علي بن شهرآشوب: عن أبي الفضل الداعي، وأبي الرضا فضل الله بن علي الحسيني، وأبي الفتوح أحمد بن علي الرازي، وأبي على محمد بن الفضل الطبرسي، ومحمد، وعلى ابني علي بن عبد الصمد النيشابوري، ومحمد بن الحسن الشوهاني، وجماعة، وكلهم: عن أبي على، وعبد الجبار المقري عن الشيخ أبي جعفر الطوسي.)

### ٦- احمد بن على بن مشيش (٢٠)

الشيخ المقري ابو الفرج القرشي. يروي عن العدل الحافظ ابي الغنائم محمد بن علي بن ميمون البرسي (ت٥١٠). ويروي عنه النسابة جلال الدين عبد الحميد بن التقي الله العلوي الحسيني في ٢٧

# ٧- احمد بن محمد بن أحمد بن شهريار الخازن(٢٢) .

شهر رمضان٥٦٦ . كما في الذريعة(١١).

الموفق ابو عبد الله ابن ابي عبد الله الخازن محمد بن احمد بن شهريار.

يروي عن عمه حمزة بن ابي عبد الله الخازن محمد بن احمد ، عن خاله ابي علي ابن الشيخ الطوسي ، عبن ابيه الطوسي في مشهد امير المؤمنين علي ( عليه السلام) في رجب ٥٥٤ هـ .

يروي عنه تاج الدين الحسن بن علي الدربي كما في ( اجازة بني زهرة )(٢٩)وهو

أستاذ كلا من المحقق الحلى وابن طاووس (٢٤).

## ۸- الیاس بن محمد بن محمد بن هاشم (۲۵).

أبو محمد الحائري ، ثقة عين ، العالم ، الخليل .

يروي عن أبي علي الطوسي ابن الشيخ الطوسي ، يروي عنه عن أبيه الشيخ الطوسي كما في أسانيد كتاب الأربعين للشهيد الأول(٢٦)، وأبي الوفاء عبد الجبار بن عبد الله المقرئ الرازي

ويروي عنه الفقيه عربي بن مسافر العبادي الحلي ، وهبة اللَّه بن نما بن علي بن حمدون الحلَّي . ويظهر من كتاب (المزار)(۲۷)أنه يروي عن صاحب الترجمة

وقال في الأعيان (٢٨): (( وفي بعض إجازات أصحابنا وصف الياس بن هشام الحائري بالفقيه وفي بعضها أنه يروي أيضا عن السيد الموفق أبي طالب بن مهدي السليقي العلوي عن الشيخ أبي جعفر الطوسي . ))

أقول: ولا يبعد ذلك لأن السيد السليقي العلوي من تلامذة الشيخ الطوسي كما في ملاذ الأخيار للمجلسي (قدس سره)(٢٩) وقد حضر المترحم له عند تلامذ الشيخ الطوسي كما تقدم .

### ٩- جعفر بن أبى الفضل بن شعرة (٣٠).

الشيخ المقري الجامعاني (٢١) الراوي لـ (الصحيفة الكاملة ) .

روى عن السيد الأجل نجم الدين بهاء

الشرف أبي الحسن محمد بن الحسن بن أحمد العلوى الحسيني .

وروى عنه محمد بن جعفر بن علي المشهدي كما صرح هو بذلك في نسخة الصحيفة السجادية (۲۲) وروى عنه الشيخ أبي الحسن علي بن الخياط (۳۲) والفقيه محمد بن أبي غالب كما في غاية المرام (۲۶).

#### ١٠- جعفر بن هبة الله بن نما (٢٥).

وهو ابن الرئيس العفيف ابي البقاء هبة الله ابن النما الحلي ووالد نجيب الدين محمد بن جعفر بن نما الحلي

روى عن والده ابي البقاء, والشيخ أبي عبد الله الحسين بن طحال المقدادي ، عن الشيخ أبي علي ، عن شيخ الطائفة (٢٦).

وروى عنه ولده نجيب الدين محمد ابن جعفر الذي يروي عنه الشيخ محمد القسيني في سنة ٦٣٧.

## ١١- الحسن بن الفضل الطَّبْرَسي (٣٧)

رضي الدين أبو نصر الطَبْرَسي، الفاضل الكامل جمر الحق الفقيه المحدث الجليل.

الحسن بن المفسر الكبير أبي علي الفضل بن الحسن بن الفضل ، أحد علماء الإمامية. أثنى عليه جماعة من العلماء.

له مصنفات (مكارم الأخلاق) و(معالم الأعلاق) و (جامع الأخبار) كما يظهر ذلك من كتاب (مشكاة الأنوار) لولده كما استظهر

ذلك صاحب (الرياض) وأيضا نقل كلمات ولد المترجم له الدالة على نسبة كتاب (جامع الأخبار) الى والده (قدس سريعما) روى عن أبيه الفضل (المتوفّى ٥٤٨ هـ).

وروى عنه مهذّب الدين الحسين بن أبي الفرج بن ردة النّيلي.

### ۱۲-الحسن بن محمد بن أحمد (۲۸).

أبو محمد عماد الدين الأسترابادي ( 200 مل 200 مل) ، الفقيه الحنفي، قاضي السريّ، يلقّب (عماد الدين). ولد سنة خمس وخمسين وأربعمائة.

وروى عن القاضي أبي عبد الله الدامغاني. وعن أبي نصر وأبي الفوارس، ابني محمد بن علي الزينبي، وعاصم بن الحسن، وابن خيرون، وأبيه محمد، وأبي الحاجب الأسترابادي.

وروى عن القاضي أبي المعالي أحمد بن علي بن قدامة تلميذالمفيد والرضي والمرتضى الندي توفي سنة ٤٨٦ وروى عن جده الأمي القاضي أبي بكر إملاء عن الشيخ الشهيد كميل بن جعفر ، كما في أسانيد (الأربعين) لمنتجب الدين بن بابويه.

روى عنه: السمعاني، ومحمد بن أحمد اليزدجردي. واستنابه القاضي محمد بن نصر الهروي في قضاء حريم دار الخلافة سنة اثنتين وخمسمائة.

هذا، وقد ذُكر الاَســــــــــــرابادي في كتب

الشيعة، وروى عنه من علمائهم: السيد فضل الله الراوندي، وأبو الفتوح الحسين بن علي الخزاعي الرازي، وابن شهر آشوب المازندراني، ومنتجب الدين ابن بابويه الرازي في «الاربعون حديثاً» في فضائل أمير المومنين (عليه السلام). توفّى بالرى سنة إحدى وأربعين وخمسمائة.

## ۱۳- الحســن بــن محمد بن الحســن بن معية (۲۹).

ابو منصور الديباجي العلوي الحسيني الحلي . روى عن الشيخ الفقيه ابو محمد عبد الله بن جعفر بن محمد بن موسى بن جعفر بن محمد بن العباس بن الفاخر الدوريستي عن جده محمد عن جده جعفر عن ابيه محمد بن احمد بن الصدوق بن بابويه كما

روى عنه النسابة فخار بن معد الموسوي (المتوفي ٦٣٠) في كتابة (حجة الذاهب) ووصفه بالسيد الصالح النقيب .

في (حجة الذاهب) (٤٠)

#### ١٤- الحسن بن محمد بن الحسين(٤١).

بن احمد بن محمد بن علي بن طحال المقدادي , كان هو ووالده محمد من خدام الحضرة الغروية وخزانها وينقل ابن طاووس في ( جمال الاسبوع) عن خط صاحب الترجمة بعنوان الحسن بن طحال , وكان توفي قريبا من سنة ٢٠٠٠ لانه ينقل عنه عبد الكريم بن طاووس في ( فرحة الغري ) ماشاهده صاحب

الترجمــه من الكرامات من قبر امير المؤمنين (ع) سنة ٥٨٤هـ و٥٨٧هـ.

روى عنه عبد الكريم بن طاووس كما في الذريعة (٤٣).

# ١٥ - الحسـن بن هبــة الله بن رطبة (علا).السوراوي(٤٤).

الشيخ جمال الدين.

قال: (امال الامال)(12): كان فاضلا فقيها عابدا يروي عنه ابن ادريس له كتب(٤٦)، وقال الشيخ آغا بزرك (ويظهر من اجازة الشهيد لابن الخازن ان لصاحب الترجمة مصنفات لانه قال: وبهذا الاسناد مصنفات الشيخ جمال الدين الحسن بن هبة الله بن رطبة السوراوي عن ابن ادريس عنه)(٤٨).

روى عن الشيخ المفيد ابي علي بن الشيخ الطوسي كما في أوائل كتاب سليم (٤٩) وروى عنه ابن أدريس كما في إجازة الشيخ علي بن هلال الكركي (٥٠) وفخار الموسوي جد المرتضى بن عبد الحميد بن فخار الموسوي كما في البحار في إجازة الشهيد (١٥).

### ١٦- الحسين بن احمد بن ردة(٥١).

الشيخ ابو جعفر(ابو عبد الله). فاضل فقيه .

روى عنه محمد بن جعفر المشهدي المولود ٥١٥ صاحب كتاب ( المزار )<sup>(۵۲)</sup> كما نقل ذلك في (أمل الآمل)<sup>(۵2)</sup> فقال: روى الشهيد عن محمد بن جعفر المشهدي عنه.

في (التعليقة على أمل الآمل) (٥٥) للافندي جزم بأتحاد المترجم له مع مهذب الدين الحسين بن ردة وأحتمله صاحب الأعيان (٥١) كذلك وأستدل على ذلك مع أن هذا من المائة السادسة برواية المشهدي عنه كما تقدم ومهذب الدين من المائة السابعة كما يأتي والله أعلم

## ۱۷ – الحسين بن احمد بن محمد بن علي بن طحال(۵۷).

الشيخ الامام الامين ابو عبد الله المقدادي، فقيه صالح كان عالما جليلا.

روى عن الشيخ ابي علي الحسن بن محمد بن الحسن الطوسي (٥٨)، والشيخ شمس الاسلام حسن بن الحسين المدعو بحسكا جد الشيخ منتجب الدين ابن بابويه كما يظهر منه، والسيد هبة الله بن ناصر ٤٨٨ وعن ابي الوفاة عبد الجبار الرازي تلميذ الشيخ الطوسي ٥٠٣ ويروي عن ألياس بن هشام الحائري (٥٩)وفي بعض الأسانيد يشاركه في الرواية عن أبي على بن الشيخ الطوسي (١٠)والحسن بن مهدي السيلقي (١١)

روى عنه ابن شهر آشوب (١٢) والفقيه عربي بن مسافر العبادي وابو البقاء هبة الله بن نما في ٥٣٥ والشيخ هبة الله بن هبة في ٥٣١ وهبة الله بن نافع (١٣) والشيخ علي بن محمد بن علي بن علي بن عبد الصمد صاحب (منية الداعي)، وابو الخير سعد بن أبي الحسن الفراء (١٤) وجملة من هؤلاء من مشايخ محمد

بن المشهدي ويروي في (مزاره)(١٥)بواسطتهم عن صاحب الترجمة كما صرح في اسانيده وايضا ابو الحسن علي بن ابراهيم العلوي العريضي من مشايخ ابن ادريس الحلي كما في (حجة الذاهب)(١٦).

### ١٧- الحسين بن هبة الله بن رطبة.(٦٧)

الشيخ جمال الدين ابو عبد الله السوراوي فقيه صالح .

وترجم له ابن حجر في لسان الميزان وقال عنه : ( أبو عبد الله السوائي شيخ الشيعة وأبو شيخهم أبي طاهر هبة الله \* كان عارفا بالأصول على طريقتهم قرأ الكتب ورحل إلى خراسان والري ولقى كبار الشيعة وصنف وشغل بالحلة وغيرها توفي في رجب سنة تسع وسبعين وخمسين مائة )(١٨).

وترجم له في الوافي بالوفيات فقال: (ابن رطبة الشيعي الحسين بن هبة الله بن رطبة واحدة الرطب أبو عبد الله من أهل سورا من أعمال الحلة السيفية كان من فقهاء الشيعة ومشايخهم قدم بغداد وجالس أبا محمد ابن الخشاب وروى أمالي أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي عن ابنه أبي علي الحسن عنه واشتغل بالحلة وسورا وتوفي سنة تسع وسبعين وخمس مائة )(19)

روى عن الشيخ ابي علي الشيخ الطوسي كما في جامع الشرائع (٧٠) والقاضي أبي الفتح محمد بن علي بن عثمان الكراجكي.

#### ۱۸ – الداعي بن على بن الحسن(۸۰).

السيد ابو الفضل الحسيني السروي .

روى عن الشيخ المفيد ابو الوفاء عبد الجبار بن عبد الله المقري الرازي تلميذ الشيخ الطوسى.

وعن ابي على الطوسي

روی عنه ابن شهر اشوب (ت۸۸۵)(۸۱۱

وصرح ابن شهر اشوب في اول (المناقب) (۱۸۴) برواية صاحب الترجمة عن ابي الوفاء الرازي و ابي علي الطوسي كما نقل ذلك صاحب (الرياض) (۱۸۴) وأضاف أيضا: ( وقد وجدت على ظهر كتاب التبيان للشيخ الطوسي اجازة من الشيخ ابي الوفاء عبد الجباربن عبد

لله بن علي بخطه لولده ابي القاسم على ولهذا السيد ابي الفضل الداعي بن علي بن الحسن الحسيني وكانا شريكين في قراءة ذلك التفسير على الشيخ ابي الوفاء المذكور. . . . . ويلوح اي رواية المترجم له عن ابي علي وابي الوفاء- من آخر كتاب الجامع للشيخ نجيب الدين يحيى بن سعيد الحلي أيضا ) وليس صاحب الترجمة والد المرتضى والمجتبى ابني الداعي ، فهما معاصران مع صاحب الترجمة وكلهم يروون عن ابي الوفاء ووالدهما الداعي بن القاسم الحسنى الرازي (٨٤).

### ١٩-راشد بن أسحاق بن ابراهيم.

ناصر الدين البحراني فقيه دين . وقال في (أمل الآمل)(٨٥٠): (نصير الدين )

قرأ على مشياخ العراق وأقام مدة فيه ذكره منتجب بن بابويه وقال الشيخ أغابزرك (قدس سره): (وبقي هذا الشيخ الى المائة اللاحقة ، وتوفي بها في ٦٠٥ )(٨٦).

### ۲۰ سالار،ابن حبیش البغدادي (۸۷).

روى عنه ابو طالب محمد بن الحسن بن محمد بن معية الديباجي الحسني الحلي (٨٨)، ويكتب (سلار) تخفيفا . . . . . وقال السيد فخار بن معد في كتابه (حجة الذاهب الى ايمان ابـي طالب)(٨٩): حدثني الشـريف النقيب ابو طالب محمد بن الحسـن بن محمد بن معية في سنة ٩٩٥ قال : حدثني الشيخ سلار بن حبيش

البغدادي (ره) وقد رايت سلار هذا وكان رجل صالح ، قال حدثني الامير ابو الفوارس بن الصيفي الشاعر المعروف بالحيص بيص، قال حضرت مجلس الوزير يحيى بن هبيرة الخ. اقول: نوفي فخار بن معد في ٦٣٠ والف كتابه بعد ال٠٠٠، ويظهر منه انه رآه قبل تاريخ الرواية ، ومن توصيفه بالشيخ اولا ثم رجل الصالح انه من فضلاء الخاصه ، والحيص بيص توفي ٤٧٥ واسمه سعد بن محمد بن الصيفي التميمى .

#### ۲۱-سالم بن مارویه (۹۰).

الشيخ أبو عامر. ومارويه مخفف ماهروية أي الذي وجه اورده يشبه القمر جمالا(٩١)

روى عن أبي البقاء هبة الله بن نما عن أبي البقاء هبة الله بـن ناصر بن نصر عن أبيه عن الأسـعد الرئيس أبي الغنائم أحمد بن علي المزرع.

روى عنه الشيخ تاج الدين الحسن ابن علي الدربي في ١٩٥، كما اورده العلامة في اجازته لبني زهرة ، وناصر الدين راشد بن إبراهيم البحراني (ت ٢٠٥هـ) (٩٢)

## ٢٦ - ســت العشــيره بنت احمد سعيد بن محمد البصري<sup>(٩٣)</sup>.

المهلبي، نزيل الكوفه، هي الفاضله العالمة المحدثة المجازة في الرواية سماعا عن جدها لامها الشيخ العدل الحافظ ابي الغنائم محمد بن

علي بن ميمون المعروف بأبي المتوفي في ١٦ شعبان ٥١٠ هـ وتاريخ السماع عن لفظه في جمادى الاولى ٥١٠هـ .

ويروي عن صاحبة الترجمة السيد الدين النسابة عبد الحميد بن التقي عبد الله في منزلها بالكوفي قي ثالث شوال ٥٦٦هـ(٩٤) أقول: تطرقت لذكر هذه العلوية الشريفة وغيرها ممن لم يكونوا من أهل الحلة أو ساكنيها تنبيها لهمة علماء الحوزة الحلية في تحصيل العلم من كل حامل له قرب هذا الأستاذ أو بعد .

### ۲۳ - سعد بن احمد بن مکی(۹۵).

الشيخ النيلي (٩٦). المؤدب شاعر , نسبة الى نيل على الفرات, اكثر شعره في مدح اهل البيت توفي سنة ٥٩٢م ذكره كذلك في (الشذرات) (٩٧) وحكى في حقه قول العماد (٩٨): انه كان غاليا في التشيع خاليا من التورع عالما بالادب، أكثر شعره في مديح أهل البيت ، وكان غاليا في حبهم قال ذلك عنه الزركلي (٩٩)من شعره : وكما نقل في المناقب (١٠٠)لأبن شهر آشوب وقال ابن مكي :

ومحمد يوم القيامة شافع

للمؤمنين وكل عبد مقنت وعلي والحسنان ابنا فاطم

للمؤمنين الفائزين الشيعة وعلى زين العابدين وباقر

" علم التقى وجعفر هو منيتي والكاظم الميمون موسى والرضا

الإمامية، محدّثاً، مفسّراً، متكلّماً، مشاركاً في فنون أُخرى من العلم، له مصنفات كثيرة تبلغ أكثر من خمسين كتاباً، وله أشعار (١٠٣).

فمن كتبه المطبوعة: فقه القرآن في جزءين، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة قال في (الرياض)(١٠٤): ( وهو الذي شرح أولا هذا الكتاب) يقصد بهذا الكتاب هو نهج البلاغة ، والخرائج والجرائح في ثلاثة أجزاء، وقصص اللزين المعروف بالدعوات، وقصص الأنبياء.

وله أيضاً: المغني في شرح «النهاية» للطوسي، تفسير القرآن، الرائع في الشرائع، إحكام الأحكام، الإغراب في الإعراب، تهافت الفلاسفة، مسألة في الخمس، النيات في جميع العبادات، ونفثة المصدور وهي منظوماته، وغير ذلك.

توفي في شوال سنة ثلاث وسبعين وخمسمائة، وقبره في صحن السيدة فاطمة بنت الامام موسى الكاظم - عليه السلام - بمدينة قم (١٠٥)

روى عن طائفة من العلماء، منهم: السيد أبو السعادات هبة الله بن علي الشجري، والمفسر الفضل بن الحسن الطبرسي، وعماد الدين محمد بن أبي القاسم علي الطبري، والحسن بن محمد الحديقي، وأبو الفضل عبد الرحيم بن أحمد الشيباني المعروف بابن الاخوة البغدادي، والأخوان علي ومحمد ابنا علي بن عبد الصمد، والأخوان أبو حعفر أبو القاسم ابنا

علم الهدى عند النوائب عدتي ومحمد الهادي إلى سبل الهدى وعلم الهادى وعلي المهدي جعلت ذخيرتي والعسكر بين الذين بحبهم

أرجو إذا أبصرت وجه الحجة وكما نقل عنه في فوات الوفيات (١٠١) قمر أقام قيامتي بقوامه

لِمَ لا يجود لمهجتي بذمامهِ ملكته كبدي فأتلف مهجتي

بجمال بهجته وحسن كلامِهِ وبمبسم عذب كأن رضابه

شهد مذاب في عبير مدامِهِ وبناظر غنج وطرف أحورٍ

يصمي القلوبَ إذا رنا بسهامهِ وكأن خط عذاره في حسنه

شمس تجلت وَهْي تحت لثامِهِ فالصبح يسفر من ضياء جبينه

والليل يقبل من أثِيثِ ظلامِهِ والظبي ليس لحاظه كلحاظه

والغصن ليس قوامه كقوامه قمر كأن الحسن يعشق بعضُه بعضاً فساعده على قَسَّامه

. فالحسن عن تلقائه وورائه

ويمينه وشماله وأمامه

٤٢ - سعيد بن هبة الله بن الحسن. (١٠٢)

قطب الدين أبو الحسين الراوندي، أحد أعيان العلماء ومشاهيرهم, وكان من أجله فقهاء

كميح، والسيدان المرتضى والمجتبى ابنا الداعي ابن القاسم الحسني الرازي، والسيد أبو البركات محمد بن إسماعيل الحسيني المشهدي، وأبو جعفر محمد بن علي بن المحسّن الحلبي، وأبو والحسين المؤدب القمي والحسن الأرابادي، والحسين المؤدب القمي والحسن الأرابادي، وهبة الله بن دعويدار، والسيد علي بن أبي طالب السليقي، مسعود بن علي الصواني، وذو الفقار بن محمد بن معد، ومحمد بن علي النيشابوري، ومحمد بن عيسى (١٠١١)، والحسن بن أبي العلا(١٠٧)وأبي الحسن المسترق (١٠٠١).

روى عنه: القاضي أحمد بن علي بن عبد الجبار الطوسي، وابن شهر آشوب محمد بن علي السروي المازندراني، وأبو جعفر محمد بن عبد الحميد بن محمود الدعويدار، ومنتجب الدين علي بن عبيد الله ابن بابويه الرازي، وناصر الدين راشد بن إبراهيم البحراني، وبابويه بن سعد بن محمد ابن بابويه، والخليل بن خمرتكين الحلبي، وأولاده الثلاثة: عماد الدين علي، ونصير الدين حسين، وظهير الدين محمد بن الحسن الدين محمد، وأبي الحرث محمد بن الحسن الخسيني البغدادي كما في كتاب رسائل الشهيد الثاني (۱۰۹)، وآخرون.

## ۲۵ - شاذان بن جبرئیل بن أسماعیل بنأبی طالب (۱۱۰)

الشيخ سديد الدين أبو الفضل القمي نزيل المدينة وله من المؤلفات: (الفضائل) المشهور

ب(المناقب) و(إزاحة العلة في معرفة القبلة) الدي كتبه ٥٥٨ه ، وله أيضا(معان الجواهر) وقد الفه لالتماس الامير العالم الزاهد فرامرز بن علي البغوائي الجرجاني بعد ما سئله في مكة، وله(كتاب تحفة المؤلف الناظم وعمدة المكلف الصائم).

روى عن الشيخ أبو على الطوسي ابن الشيخ الطوسي (١١١١) والسيد أبو المكارم حمزة بن على بن زهرة الحلبي كما في أمل الآمل في ترجمة أبو المكارم(١١٢) والسيد عبد الله بن زهرة الحسيني الحلبي ، وأمين الدين أبو على الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي كما في ترجمة الطبرسي في الرياض (١١٣) والشيخ أبي القاسم العماد الطبري (١١٤) والشيخ أبي عبد الله الدوريستي والسيد أحمد بن محمد الموسوي(١١٥) والحسن بن حسولة (١١٦) وعلى بن عبد الجبار الطوسي (١١٧) وعبد الله بن عمر العمري الطرابلسي (١١٨) والشيخ أبو محمد ريحان بن عبد الله الحبشي (الكراجكي) (١١٩) والشيخ محمد بن مسلم بن أبي الفوارس الرازي(١٢٠) والشيخ أبي عبد الله محمد بن عبد العزيز القمي (١٢١) وقرأ شاذان بن جبرئيل ( معالم العلماء) لابن شهر اشوب (ت ٥٨٨) على مصنفه كما في سند بعض نسخ ( معالم العلماء) وقرأ على الفقيه السيد محمد بن سرايا الحسنى كتاب «كفاية الأثر» للخزّاز.

وتتلمذ عليهالشيخ كافي الدين أبو الحسن علي بن محمد بن أبي نزاد [ الكُدقُق.

ابن ] الشرفية الواسطي (۱۲۳) وشمس الدين شيخ الشرف مقدرة (۱۲۳) وأبي طالب بن عبد السميع الهاشمي (۱۳۵) والشيخ محمد بن جعفر المشهدي (۱۲۵).

وقال الشيخ أغابزرك الطهراني (۱۲۱۱): (وقد قرأ عليه (۱۲۷۰) في عليه (المفيد في التكليف - للبصري)(۱۲۷۷) في شهر رمضان ۵۷۳هد ، كما ذكر ابن المشهدي

في (المزار) وتتلمذ عليه السيد فخار بن معد في واسط في سنة ٥٩٣ كما ذكره في كتابه (حجة الذاهب) وكذا كتب إجازة للسيد محيي الدين محمد بن عبد الله بن زهرة ولوالده عبد الله في ظهر (كفاية الأثر)(١٢٨)في ١٨٥هه في تلك السنة.)

## الهوامش

١- هكذا ورد في بعض الأسانيد كما في ترجمة أخيه المرزبان الآتية

٢- ينظر معالم العلماء - أبن شهر آشوب ١٦: و رياض العلماء - الأفندي ج٥: ٤٣١ وخاتمة المستدرك - النوري ج٣: ٨٨ وأعيان الشيعة - الأمين ج٢: ٣١٦ وطبقات أعلام الشيعة - أغابزرك - ج٢ (المئة السادسة) :٤

٣ - دُورْيَسْت: بضم الدال، وسكون الواو والراء أيضا يلتقي فيه ساكنان ثم ياء مفتوحة، وسين مهملة ساكنة، وتاء مثناة من فوقها: من قرى الرّي، ينسب إليها عبد الله بن جعفر بن محمد بن موسى بن جعفر أبو محمد الدوريستي، وكان يزعم أنه من ولد حذيفة بن اليمان صاحب رسول الله، صلى الله عليه وسلّم، أحد فقهاء الشيعة الإمامية، قدم بغداد سنة ٥٦٦ وأقام بها مدة وحدث بها عن جده محمد بن موسى بشيء من أخبار الأئمة من ولد عليّ، رضي الله عنه، وعاد إلى بلده، وبلغنا أنه مات بعد سنة ١٠٠ بيسير. معجم البلدان – ياقوت الحموي – ج٢: ٤٨٤

- ٤ مختصر بصائر الدرجات الحسن بن سليمان الحلى -: ١٠٨
  - ٥ المناقب لابن شهر آشوب ج١: ١٣
  - ٦ الخرائج والجرائح للقطب الراوندي ج٢ : ٧٩٦
  - ٧ ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المئة السادسة) : ص٧
    - ٨ الحجة على الذاهب السيد فخار بن معد: ٥٠
  - ٩ ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المئة السادسة): ص٨
- ١- نسبة الى الحائر قال في معجم البلدان ج ٢: ٨٠٨- ياقوت الحموي : ( والحائر: قبر الحسين بن على، رضى الله عنه، وقال أبو القاسم على بن حمزة البصري رادًا على ثعلب في

الفصيح: قيل الحائر لهذا الذي يسميه العامة حير وجمعه حيران وحوران، قال أبو القاسم: هو الحائر إلا أنه لا جمع له لأنه اسم لموضع قبر الحسين بن عليّ، رضي الله عنه، فأما الحيران فجمع حائر، وهو مستنقع ماء يتحير فيه فيجيء ويذهب...)

١١- خاتمة المستدرك - للنوري ج١: ٣٨٨

۱۲ – ينظر معالم العلماء : و أمل الآمل ج٢ : ١٧ ورياض العلماء ج١ : ٤٨ وطبقات أعلام الشيعة ج٢ (المئة السادسة) : ص١٢

17 - طبرستان: بفتح أوله وثانيه، وكسر الراء، قد ذكرنا معنى الطبر- أي الفاس- قبله، واستان: الموضع أو الناحية، كأنه يقول: ناحية الطبر،... هي بلدان واسعة كثيرة يشملها هذا الاسم، خرج من نواحيها من لا يحصى كثرة من أهل العلم والأدب والفقه، والغالب على هذه النواحي الجبال، فمن أعيان بلدانها دهستان وجرجان واستراباذ وآمل، وهي قصبتها، وسارية، وهي مثلها، وشالوس، وهي مقاربة لها، وربما عدّت جرجان من خراسان إلى غير ذلك من البلدان، وطبرستان في البلاد المعروفة بمازندران... معجم البلدان – ياقوت الحموى - ج٤ : ١٣

١٤- معالم العلماء - ابن شهر آشوب : ٦١

١٥- البحار - المجلسي - ج١: ٢٨

۱۷ – (طُوسُ: ... وهي مدينة بخراسان بينها وبين نيسابور نحو عشرة فراسخ تشتمل على بلدتين يقال لإحداهما الطابران وللأخرى نوقان ولهما أكثر من ألف قرية فتحت في أيام عثمان بن عفان، رضي الله عنه، وبها قبر عليّ بن موسى الرّضا وبها أيضا قبر هارون الرشيد....) معجم البلدان – ياقوت الحموى – :ج٤: ٤٩

۱۸- وسائل الشيعة ج٣٠: ١٧٨ وطرائف المقال – السيد علي البروجردي – ج١ : ١١٥ ا ١٩- جامع الشرائع – يحيى بن سـعيد :٦٠٥ -٦٠٦ ورسـائل الشهيد الثاني – للشهيد الثاني ج٢ : ١١٤٥

 $^{\circ}$  -  $^{\circ}$  -

٢١- الذريعة - أغابزرك - ج١: ٣٤٥

٢٢- طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المئة السادسة) : ص ١١

٢٣- بحار الأنوار ج١٠٤ : ١١٣ والصفحات التلتها وجامع الرواة ج١: ١٠٨ وأمل الآمل ج٢:

• ٤ ورياض السائل -السيد على الطباطبائي- ج٢: ٣٧

٢٤٠ : ٩٧- بحار الأنوار - المجلسي - ج٩٧

٢٥-ينظرفهرست منتجب الدين : ٣٤ وخاتتمة المستدرك – الميرزا النوري –ج٣ : ٧ و موسوعة

طبقات الفقهاء - سبحاني - ج٦ : ٥٥ وطبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة) : ص٢٤

٢٦- الأربعين للشهيد الأول: ٣٣

٢٧- ينظرخاتمة المستدرك النوري ج٧:٣وطبقات أعيان الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ٥٥

٢٨- أعيان الشيعة - محسن الأمين- ج٣: ٤٧٣

٢٥: ١ج - جا ٢٥:

٣٠- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢(المئة السادسة): ٤٢وطبقات فقهاء الشيعة ج٦: ٣٦٣

٣١- نسبة الى الجامعين وهي الحلة قال في معجم البلدان : (( كذا يقولونه بلفظ المجرور المثني: هو

حلَّة بني مزيد التي بأرض بابل على الفرات بين بغداد والكوفة. . . )) معجم البلدان ج٢: ٩٦

٣٢- الصحيفة السجادية (الأبطحي) - الإمام زين العابدين \_ : ٦٣٧

٣٣- البحار ج١٠٦: ٢٢ في إجازة علي بن هلال الكركي

٣٤- غاية المرام - السيد هاشم البحراني - : ٢٨٨

٣٥- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة ): ص٥٥

٣٦- كما في الصحيفة السجادية - الإمام السجاد (عليه السلام) - : ٦٦٣ وبحار الأنوار -

المجلسي - ج١٠٥ : ١٦٣ في إجازة الشهيد الثاني للشيخ حسين بن عبد الصمد

٣٧- ينظر رياض العلماء - للأفندي - : ٢٩٧ طبقات الفقهاء ج٦ - سبحاني - : ص ٧٦-٧٧

٣٨- ينظر طبقات الفقهاء - سبحاني - ج ٦ : ص ٧٨ وطبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ص ٦٦

٣٩- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ص٦٨

٤٠ - ٣ - حجة الذاهب -السيد فخار بن معد -: ١٢٤

۱۵-: ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة) ص٦٨والذريعة الى تصانيف الشيعة ج١٠.

٤٢- فرحة الغرى : ١٤٥ و ١٦٨

٤٣- الذريعة -اغابزرك - ج٠١ : ٢١٠

٥٥ - ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ص٧٠

٤٦- جـاء فــى معجم البلدان- ياقوت الحموي - ج٣ : ٢٧٨: (سُــورَا: مثل الذي قبله إلَّا

أن ألفه مقصورة على وزن بشرى: موضع بالعراق من أرض بابل، وهي مدينة السريانيين، وقد نسبوا إليها الخمر، وهي قريبة من الوقف والحلّة المزيديّة،....) أقول: ونقل في ترجمتها شعرا يوحى بتسميتها بـ(سوراء)

٤٧- أمل الآمل ج٢ : ٨٠

٤٨- أمل الآمل ج٢: ص٨٠

٤٩ - ينظرطبقات أعلام الشيعة ج٠٢ (المئة السادسة): ص٧٠

٥٠- كتاب سليم بن قيس الهلالي : ١٢٢

٥١- بحار الأنوار - المجلسي - ج١٠٦: ٣٠

٥٢ - بحار الأنوار - المجاسي - ج١٠٤ : ١٨٩

٥٣- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة) : ٧٣ وأمل الآمل ج٢:ص٩٠وأعيان الشيعة

ج٥: ٣٢٤

٥٤ - أمل لآمل ج٢: ص٩٠ وبحار الأنوار ج٢٣:

٥٥- المصدر نفسه ج٢: ٩٠وخاتمة المستدرك – الميرزا النوري – ج١: ٣٦٣

٥٦ - التعليقة على أمل الآمل -للأفندي- :١٣٢

٥٧ - أعيان الشيعة - محسن الأمين- ج٥ : ٤٢٣

٥٨- ينظر فهرسـت منتجب الدين: ٤٨ وأمل الآمل ج٢: ٩٠ ومعالم العلماء لأبن شـهر آشوب

: ١٤ وجامع الرواة -للأردبيلي ج١: ٢٣٢طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة) : ص٧٤

٥٩ - كما في سند الصحيفة السجادية : ٦٦٣

٠٦٠ مقابس الأنوار - الشيخ أسد الله الكاظمي : ٩

٦١- المزار للمشهدي: ٥٢٣

موسوعة طبقات الفقهاء -للسبحاني ج٥: ٩٦ في ترجمة السيلقي

٦٢- أمل الآمل ج٢: ص٩٠

٦٣- موسوعة طبقات الفقهاء - للسبحاني ج٦: ٣٤٣ في ترجمة هبة الله بن نافع

٦٤- خاتمة المستدرك - النوري -ج٣: ٣٠

٦٥- المزار للمشهدي : ١٣٢ و٢٣٥

٦٦- حجة الذاهب - السيد فخار بن معد - : ٤٨

77- ينظر فهرست منتجب الدين : ٥٢ امل الامل ج٢: ١٠٤ وطبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ص٨٣ ولسان الميزان - ابن حجر- ج٢ : ٣١٦ ومعجم المؤلفين - عمر كحالة- ج٧٠: ٤

٦٨- لسان الميزان - ابن حجر- ج٢ : ٣١٦

٦٩- الوافي بالوفيات - الصفدي- ج١٣: ٥١

٧٠- جامع الشرائع -يحيى بن سعيد - ٢٠٦:

٧١- أرشاد الأذهان - للعلامة - ج١: ٥٠: وقواعد الأحكام للعلامة ج١: ٣١

۷۲- جامع الشرائع -یحیی بن سعید - ۲۰۱:

٧٣- فتح الأبواب - السيد على بن طاووس- : ١٣٠

٧٤- بحار الأنوار - المجلسي - ج ١٠٥: ٧٨

٧٥- المزار - محمد المشهدي -: ٤٨٥

٧٦- خاتمة المستدرك - الشيخ النوري - ج٣: ٢٠

٧٧- بحار الأنوار - المجلسي - ج١٠٤ : ١٥٧

٧٨- بحار الأنوار - المجلسي- ج١٠٦

٧٩- رياض العلماء - الأفندي - ج٤: ٣٩٤

٨٠ ينظر معالم العلماء - لأبن شهر آشوب - ١٣: طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة)
 ٠٠ ص٥٩ - ٩٦

٨١- قال ذلك في (أمل لآمل) ج٢: ص١١٣

٨٢- المناقب -لأبن شهر آشوب - ج١ : ١٣

۸۳- ريلض العلماء ج۲: ص۲٦۸

٨٤- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة) : ص٩٥-٩٦

٨٥- أمل الآمل ج٢: ١١٧

٨٦-طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ١٠٣

٨٧- طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة): ص١١٧

٨٨- بحار الأنوار - المجلسي - ج٥٥ : ١٣٥

۸۹ حجة الذاهب - السيد فخار بن معد- : ٣٦٤

• ٩- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة): ص ١١٨ وأعيان الشيعة - السيد الأمين-ح٧: ١٨٤

٩١ - المصدر نفسه ج٢ (المائة السادسة): ١١٨

٩٢- موسوعة طبقات أعلام -السبحاني -ج٧: ٦٩ في ترجمة ناصر الدين

٩٣- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة) ؛ ص١١٩

٩٤- الذريعة الى تصانيف الشيعة -أغابزرك -ج١: ٥٣٥

90- ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة): ص١٢١-١٢١ وأعلام الشيعة - السيد الأمين- ج٧: ٢٠٠ والأعلام - الزركلي - ج٣: ٣٨ ومعجم الأدباء -ياقوت الحموي - ج٠: ١٩٠ و١٠ - ٢٥ والأعلام - الزركلي - ج٣: ٣٠ ومعجم الأدباء -ياقوت الحموي - ج٠: ٣٣٤ (لنّيلُ: بكسر أوله، بلفظ النيل الذي تصبغ به الثياب، في مواضع: أحدها بليدة في سواد الكوفة قرب حلّة بني مزيد يخترقها خليج كبير يتخلج من الفرات الكبير حفره الحجاج بن يوسف وسماه بنيل مصر)

٩٧- شذرات الذهب في أخبار من ذهب - عبد الحي العكري الدمشقى - ج٤ : ٣٠٩

٩٨- العمادة هـو محمد بن محمد الكاتب الاصفهاني المتوفي ٥٩٧ مؤلف ( الخريدة ) و( البرق والسيل ) و ( نصر النصره ) وغيرها

٩٩- الأعلام - للزركلي - ج٣: ٨٣

١٠٠- المناقب - ابن شهر آشوب- ج١: ٢٨٥

١٠١- فوات الوفيات - الكتبي - ج١: ٤٣٨

١٠٢-ينظر طبقات أعلام الشيعة ج٢(المائة السادسة): ص١٢٤، وينظر موسوعة طبقات الفقهاء ج٦
 : ص١١١-١١١

١٠٣ - ذكر طرفاً منها السيد محسن العاملي في أعيانه، والعلامة الاَميني في غديره عند ذكر شعراء القرن السادس الذين نظموا حادثة الغدير.

١٠٤ - رياض العلماء - الأفندي - ج ٢: ٢١١

١٠٥-طبقات الفقهاء -سبحاني ج٦: ص١١١-١١٢

١٠٦- الوسائل ب ٤١ من أبواب تروك الإحرام

۱۰۷- الخرائج ص ۲۳۲ الوسائل ج ۱۶ ص ۵۷۳ ح ۱

۱۰۸ - مصباح الفقیه (ط ق) ج۳: ۱۲۷

۱۰۹ - رسائل الشهيد الثاني (ط ق ) - الشهيد الثاني - : ٣٢٣

11٠- ينظر أمل الآمل ٢ | ١٣٠١ برقم ٣٦٤، رياض العلماء ٣ | ٥ ، روضات الجنات ٢ | ١٧٤ ذيل رقم ١٦٨، بهجة الآمال ٥ | ٤ ، أعيان الشيعة ٧ | ٣٢٧، الذريعة ١ | ٥٢٧ برقم ٢٥٧٢، طبقات أعلام الشيعة ٢ | ١٢٨ ، معجمر جال الحديث ٩ | ٧ برقم ٥٦٦٩ ، معجم الموَلفين ٤ | ٢٨٩ طبقات أعلام الشيعة ج٢ (المائة السادسة): ص ١٢٨ وينظر موسعة طبقات الفقهاء ج٦ : ص ١١٧

١١١- أمل الآمل ج٢: ٢٦٩

١١٢ - أمل الآمل ج٢ : ١٠٦

١١٣- رياض العلماء - الأفندي - ج٤: ٣٤١

١١٤ - أرشاد الأذهان - العلامة الحلي - ج١: ٤٩

١١٥- أجوبة المسائل المهنائية - العلامة الحلى - : ١١٥ و١١٦

117- موسوعة طبقات الفقهاء ج٦: ٦٧و قد ترجمه في أمل الآمل ج٢: ٢٥٥ بعنوان محمد بن الحسن بن حسولة

١٩١٠ أمل الآمل ج٢ : ١٩١١ وموسوعة طبقات الفقهاء ج٦ : ١٩٢

۱۱۸ - رجال ابن داوود : ۲۸

١١٩- تعليقة أمل الآمل - الأفندي -: ١٥٢ في ترجمة الحبشي

١٢٠ - مرآة الكتب - ثقة الإسلام التبريزي - : ٤٩٩

۱۲۱ - الذريعة - أغابزرك - ج٧: ١٧١

١٨٦ - رياض العلماء - الأفندي - ج٤: ١٨٦

117 - شرح أحقاق الحق - للمرعشي - ج ١٢: ٦٧

١٢٤ - غاية المرام وحجة الخصام - السيد هاشم البحراني - : ٢٥

١٢٥ - أمل الآمل ج٢: ٢٥٣ كما في ترجمة المشهدي

١٢٦ - طبقات أعلام الشيعة ج٢( المائة السادسة) : ١٢٨

١٢٧ - هوأبو الجسن محمد بن محمد بن أحمد البَّصروي (المتوفي٤٤٣) تلميذ الشريف المرتضى

(نقلا عن طبقات الفقهاء - سبحاني ج٦: هامش ص ١١٧)

١٢٨ - كفاية الأثر - الخزاز القمى - : ١٣

## Al-Muhaqqiq

## A Quarterly Specialized Scientific Magazine Concerned with Studies and Research

on

Al-Hilla Seminary (Hawza)

Issued by Al-Allama Al-Hilli Centre for the Revival of the

Heritage of Al-Hilla Seminary and Constructing its Sites

The Holy Hussaini Shrine

Al-Allama Al-Hilli Centre

Babylon|Al-Hilla|Al-Hilla Modern Museum

The Old Building of the Governorate of Babylon

Near the Street of Doctors

First Issue First Year Rajab 1437 April 2016



A Quarterly Specialized Scientific Magazine

Concerned with Studies and Research

on

Al-Hilla Seminary (Hawza)

Issued by

Al-Allama Al-Hilli Centre for the Revival of the Heritage of

Al-Hilla Seminary and Constructing its Sites

The Holy Hussaini Shrine

Al-Allama Al-Hilli Centre

Babylon / Al-Hilla Al-Hilla / Modern Museum

Former Building of the Governorate of Babylon

Near the Street of Doctors

First Issue First Year Rajab: 1437 April: 2016